
  1 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 

Biblisch-theologische Überlegungen 

zur Initiative Schöpfung 

 

 

Uns anvertraut: die Erde 



  2 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Uns anvertraut: die Erde  

 

Biblisch-theologische Überlegungen zur Initiative Schöpfung 

Ein Reader 

Von Ulrich Wendel 

  

Inhalt 

1. Christus hält die Schöpfung am Leben ............................................................. 5 

2. Der Mensch in der Schöpfung ......................................................................... 9 

3. Ressourcengerechtigkeit als biblisches Gebot .................................................. 22 

4. Generationengerechtigkeit ............................................................................ 29 

5. Globale Solidarität ......................................................................................... 37 

6. Das biblische Gebot der Nachhaltigkeit ........................................................... 43 

7. Ökologie der Unterbrechung: Eine Sabbat-Theologie mit Konsequenzen  

für die Umwelt ............................................................................................. 48 

8. Die Zukunft der Schöpfung und die Zukunft der Kinder Gottes .......................... 53 

9. Der Eigenwert der Schöpfung ......................................................................... 68 

 

 

elche Verantwortung haben wir für die Schöpfung, für die Umwelt, für das Klima? 

Diese Frage wird uns in den letzten Jahren durch Wissenschaft und Medien dring-

lich gemacht. Für Christen ist diese Frage nicht neu. 1983 begann der Konziliare 

Prozess zu Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung. Aber solche Be-

wegungen kommen natürlich immer erst zeitverzögert an der Basis an, zumal an der evangeli-

kalen Basis. Das Manifest von Manila der Lausanner Bewegung (1989) hat in damals bahnbre-

chender Weise den Zusammenhang von Evangelisation und sozialer Verantwortung begründet 

und unterstrichen, Umweltthemen aber nur ganz am Rande gestreift.1 Die Kapstadt-Verpflich-

tung 2010 der Lausanner Bewegung war dann deutlicher.2 

W 



  3 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Die Frage der Umweltverantwortung polarisiert gegenwärtig sehr stark. Die Motive dafür 

sind vielschichtig. Da ist schlichte Verärgerung über Leitfiguren wie Greta Thunberg oder die 

Aktivisten der „Klima-Kleber“.3 Daneben finden sich aber auch geistliche und biblisch-theologi-

sche Argumente. Die Leiterin des Pontes Instituts für Wissenschaft, Kultur und Glaube, Julia 

Garschagen, „nimmt momentan mit Blick auf die globale Erwärmung wahr, dass viele Men-

schen einen ‚faulen‘ Optimismus verträten. Sie seien der Ansicht, dass ohnehin alles gut werde. 

Die Christen unter ihnen trösteten sich damit, dass Gott letztlich alles, auch die Geschicke der 

Welt, in seiner Hand habe.“4 

Solche geistlich verorteten Argumente beziehen sich auf verschiedene Themen- 

felder wie z. B. diese: 

› Haben wir wirklich den Auftrag, „die Welt zu retten“? Das hat Christus doch schon 
getan.5  

› Worin besteht das „Heil“ der Welt? Doch wohl im Evangelium – nicht im Engagement 

für irdische Zustände. (Eine Frage, die schon das erwähnte Manifest von Manila 1989 

aufgegriffen hat.) 

› Ist das Ende dieser Weltzeit nicht sowieso bei Gott beschlossen? Wie könnten wir Men-

schen dann versuchen, es aufzuhalten? 

› Wie denken wir über den Menschen? Ist es nicht überheblich (Hybris), zu meinen, 

wir könnten den Lauf der Geschichte aufhalten? 

Die Fragen nach dem Kernauftrag, nach den Implikationen des Evangeliums und nach dem 

theologischen Geschichtsbild sind also angesprochen. Bemerkenswert ist, dass eher konserva-

tive Christen aus zwei gegensätzlichen Einsichten dieselbe Schlussfolgerung ziehen: 

› Gott hat versprochen, diese Erde nie mehr zu vernichten (1Mo 8–9). Sie kann also doch 

gar nicht untergehen, auch nicht durch den Klimawandel. Also müssen wir uns nicht 

engagieren. 

› Diese Erde wird sowieso im Feuer untergehen (2Petr 3,12). Es wäre also sinnlos, das 

durch Klima-Engagement aufhalten zu wollen. Also müssen wir uns nicht engagieren. 

Dieselbe Konsequenz, hergeleitet aus gegenteiligen Voraussetzungen – allein dies könnte 

schon signalisieren, dass hier theologisch etwas nicht stimmt. „Warum stehen Christen nicht in 
der ersten Reihe, wenn es um aktiven Kilmaschutz geht? Stattdessen hören wir in Gesprächen 

oft, die Endzeit käme unausweichlich auf uns zu. Ist das Grund genug, um die Verantwortung 

für das Leben in der Jetzt-Zeit von uns wegzuschieben?“6  

Auch Kirchen im pazifischen Raum, der vom Klimawandel schon jetzt viel stärker betroffen 

ist als die Gegenden der westlichen Welt es sind, äußern sich befremdet über eine allzu kurz-

sichtige Auslegung des Versprechens Gottes, keine Flut über die Erde mehr auszulösen: 

Wir möchten ein Wort über das Versprechen GoƩes an Noah sagen, die Erde nicht noch einmal 
zu durch eine Flut zu vernichten. Einige Christen betrachten diesen Bund als GaranƟe dafür, 



  4 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

dass sie keine Überschwemmungen durch den Klimawandel zu befürchten haben. Doch der 
Meeresspiegel steigt und bedroht die PaziĮkinseln mit Überschwemmungen durch Hochwas-
ser und SturmŇuten. Dies ist keine Tat GoƩes. Es ist eine Folge menschlichen WirtschaŌs- und 
Konsumverhaltens, das die Atmosphäre verschmutzt und zum Klimawandel führt. Die meisten 
dieser Schadstoīemissionen stammen aus hochindustrialisierten Ländern. Unsere Antwort auf 
GoƩes Bund mit Noah sollte darin bestehen, in Liebe an GoƩes Schöpfung zu handeln und die 
Verschmutzung, die zum Klimawandel beiträgt, zu vermindern. Als GoƩ uns unseren  
Lebensraum auf der Erde zuteilte, hat er uns das Recht gegeben, sie zu nutzen, und ebenso die 
Verantwortung, dies mit Sorgfalt zu tun.7 

Für viele Christinnen und Christen sind solche Vorüberlegungen längst kalter Kaffee – sie 

fragen nach Handlungsmöglichkeiten. Vielleicht aber könnten sie zur Begründung eher die täg-

lichen Schlagzeilen anführen als biblische Zusammenhänge oder geistliche Gesichtspunkte. Für 

andere ist längst noch nicht geklärt, was unser biblischer Auftrag ist.  

Auf diesem Hintergrund lohnt es sich, in neun Schritten in die Bibel zu schauen. Dabei soll 

der Horizont breiter sein als nur die Betrachtung der Schöpfungsgeschichte. Weitere Themen 

müssen in den Blick kommen: Gerechtigkeit, Sabbattheologie, Solidarität als Form von Nächs-

tenliebe, Zukunftslehre, das Werk Christi und das Werk der Schöpfung. Diese kurze Stichwort-

reihe soll deutlich machen: Es gibt viele biblische Zusammenhänge, die vermutlich noch nicht 

ausdiskutiert wurden, die vielleicht teils noch nicht einmal andiskutiert worden sind. Insofern 

könnten die neun Schritte auch denen, die schon tiefer im Thema drin sind, Neues bieten. 

Dieser Reader versteht sich als Einstieg in biblisch-theologische Grundlagenarbeit. Der 

Schwerpunkt liegt auf Bibelauslegung, nicht auf Praxismodellen. Es ist meine Hoffnung, dass 

sich das Durch-„Arbeiten“ durch diesen Reader lohnt, die Diskussion inspirieren kann und die 

Praxis beeinflusst. 

 

Dr. Ulrich Wendel, Jahrgang 1964, ist promovierter Neutestamentler und Pas-

tor im Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden, hat 14 Jahre als Gemein-

depastor gearbeitet, war zeitweilig Lehrbeauftragter für Neues Testament an 

der Evangelischen Hochschule Tabor, Marburg, war 13 Jahre als Programm-

leiter für Bibel und Theologie bei SCM R.Brockhaus tätig und ist Chefredakteur 

der Magazine Faszination Bibel und sela. Das Gebetsmagazin. Er ist Mitherausge-

ber des Lexikons zur Bibel und Herausgeber verschiedener Themen- und Stu-

dienbibeln. Er ist verheiratet und hat zwei erwachsene Kinder. Dieser Reader 

entstand im Zeitraum von November 2023 bis August 2024. 

 



  5 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

1. Christus hält die Schöpfung am Leben 

Im Fokus: Hebräer 1,3. Grundgedanke: Christus ist es, der dieses Werk tut, nicht  

primär die Menschen. Doch wir sollten mit ihm zusammenarbeiten, anstatt sein Werk zu torpe-

dieren. 

Auf dem Weg zu einer biblisch begründeten 

Schöpfungstheologie ist es sinnvoll, nicht 

mit Texten über unseren Auftrag oder über 

ökologische Zusammenhänge zu beginnen, 

sondern das ganze Thema zentral an Chris-

tus aufzuhängen. Er ist es, dem wir nachfol-

gen, er ist die Mitte der Schrift und die aller-

erste Frage muss sein, wie er zu unserem 

Thema steht. „Jesus Christus, wie er uns in 

der Heiligen Schrift bezeugt wird, ist das 

eine Wort Gottes, das wir zu hören, dem wir 

im Leben und im Sterben zu vertrauen und 

zu gehorchen haben“ (Barmer Theologische 
Erklärung von 1934, aus These 1). 

Der Hebräerbrief beginnt mit grundle-

genden Aussagen über Christus. Diese Be-

kenntnisse sind wohl kein formaler Hym-

nus, haben inhaltlich aber durchaus hymni-

schen Charakter. In diesem Zusammenhang 

lautet ein Bekenntnis: 

 

Ähnliches sagt der Christushymnus in 

Kolosser 1: Alles besteht durch ihn, Christus 

(V. 17). Im Hebräerbrief erfahren wir dem-

gegenüber mehr, nämlich wie Christus den 

Bestand der Welt erhält: Er handelt „durch 
sein mächtiges Wort“. 

 

Damit wird das gegenwärtige Wirken des er-

höhten Christus beschrieben. Dieses ordnet 

sich ein zwischen  

› dem Wirken Jesu auf dieser Erde und  

› dem Wirken des wiederkommenden 

Herrn am Ende der Zeiten.  

Bemerkenswerterweise sagt die Bibel zu 

diesem gegenwärtigen Wirken des erhöhten 

Christus gar nicht so viel. In der Dogmatik 

wird vom Weltregiment Gottes oder Christi 

gesprochen, aber das lässt sich gar nicht so 

leicht mit biblischen Formulierungen unter-

legen.  

Klar ist, dass er gegenwärtig als Haupt 

der Gemeinde wirkt, also in Form seines Lei-

bes. Dazu gehört sein Wirken in der Bekräf-

tigung des Wortes durch mitfolgende Zei-

chen. Auch das immer neu aktuelle Reden 

und Führen des Heiligen Geistes ist hier zu 

nennen, weil dieser Geist neutestamentlich 

synonym mit dem „Geist Jesu“ ist (Röm 8,9). 
Damit sind die Bereiche Ekklesiologie und 

Missiologie angesprochen. Darüber hinaus 

übt er seine Herrschaft in der oder über die 

Welt aus (1Kor 15,25), wobei dies biblisch 

kaum näher beschrieben wird. Eine weitere 

– überraschende – biblische Aussage lautet, 

dass das gegenwärtige Wirken Christi im 

Warten besteht: „Fortan wartet er, bis seine 

Feinde hingelegt sind als Schemel seiner 

Füße“ (Hebr 10,13).  

 

Christus erhält alle Dinge durch sein 
mächƟges Wort.   

Hebr 1,3 



  6 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Und am Anfang dieses Briefes erfahren 

wir also von einer weiteren Aktivität: von 

der Welt-Erhaltung. Das ist wohl nicht schon 

dasselbe wie ein (wie auch immer vorge-

stelltes) Weltregiment, bei dem Christus 

vielleicht aktiv in die Ratschlüsse von mehr 

oder weniger einflussreichen Menschen 

eingreift. Wie dieses erhaltende Werk ge-

nauer aussieht, gilt es jetzt zu erkunden. 

Wie wirkt das Wort Christi auf die Welt? 

Als biblischen Hintergrund müssen wir zu-

nächst in den Blick nehmen, dass Gott fort-

dauernd schöpferisch auf die Welt einwirkt. 

Er „erneuert das Gesicht der Erde“ (Ps 
104,30; wenn man nicht mit der Elberfelder 

„erneuert die Flächen des Ackers“ überset-
zen will). Konkret sieht das so aus, dass Gott 

einzelnen Geschöpfen direkt ihre Nahrung 

gibt (Ps 147,9; 104,21; ››› Abschn.  9.2.2). Das 
widerspricht sicherlich naturwissenschaftli-

cher Beschreibung, aber die Frage ist, wel-

che Realität Gottes damit ausgedrückt wer-

den soll. Wir sehen jedenfalls, dass das in 

Hebr 1,3 beschriebene Werk Christi einen 

Bezug zum Werk des Vaters hat. 

Wie es genauer vor sich geht, dass Chris-

tus das All erhält, dafür gibt es verschiedene 

Auslegungen. Er wirkt … 

a) durch sein stetig einwirkendes 

Schöpferwort (F. F. Bruce). 8  Das wäre ein 

Einfluss auf die Physik und Natur und wäre 

so ähnlich vorstellbar wie das Bekenntnis, 

dass Christus auch an der Schöpfung betei-

ligt war (Joh 1,3; Kol 1,16; Hebr 1,2). Auf 

Christus wird angewandt, was Sirach 43,26 

vom Herrn bzw. einem nicht näher be-

stimmten „Boten“ aussagt: „Sein Wort hält 

die ganze Welt zusammen“. Für uns wäre 
das dann ein Glaubenssatz, den wir uns 

nicht weiter anschaulich machen können 

und durch keine analogen innerweltlichen 

Vorgänge erklären können. 

 

b) indem die Botschaft von ihm, das 

Evangelium, in der Welt wirkt (so Otto Mi-

chel). 9  Der heilsame Einfluss würde dann 

über die vom Evangelium erfassten Men-

schen wirksam werden. Das wäre eine Teil-

Analogie zu frühjüdischen Vorstellungen, 

z.B. im Traktat Abot, wo gesagt wird, dass 

die Welt bestehen bleibt durch drei Arten 

gerechter Taten. — Doch gegen diese Inter-

pretation gibt es auch Einwände: Wie sollten 

die erlösten Menschen auf das All einwirken 

können? Umwelt-Engagement war ja wohl 

kaum schon im Vorstellungshorizont des 

Hebräerbriefes. Und wird diese Auffassung 

der Akzentsetzung gerecht, dass es eben 

Christus ist, der das All erhält, und nicht die 

Christen? 

 

c) Eine Variante von (b) könnte sich er-

geben, wenn man den Hintergrund von 

Weisheit 7,27 heranzieht. Dort wird über die 

Weisheit Gottes gesagt: „Sie ist nur eine und 

vermag doch alles; ohne sich zu ändern, er-

neuert sie alles. Von Geschlecht zu Ge-

schlecht tritt sie in heilige Seelen ein und 

schafft Freunde Gottes und Propheten.“ Als 
„Werkmeisterin aller Dinge“ (Weish 7,21) 
erhält die Weisheit auch alles. Wenn gleich 

darauf ihre Wirkung auf heilige Seelen, Got-

tesfreunde und Propheten genannt wird, 

dann scheint der Sinn der Aussage zu sein: 

Die erhaltende Weisheit wirkt auf Menschen 

ein und prägt diese … (sodass auch sie dann 
die Welt erhalten?). Demnach erhält Chris-

tus durch sein Wort die Welt, indem dieses 

Wort Menschen heiligt.  



  7 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Das Werk von Christus und das Tun der 

Menschen 

Zunächst ist klar, dass die Erhaltung der 

Welt das Werk von Christus ist. Mehr sagt 

die Stelle im Hebräerbrief, für sich genom-

men, nicht. Der ganze Kontext will ja die 

Einzigartigkeit und Überlegenheit von 

Christus herausstellen.  

Doch von hier aus ergeben sich An-

schlussfragen. Zwar gibt es Werke Christi, 

die nur er tun kann und bei denen eine Be-

teiligung von uns vermessen wäre. Doch an 

vielen anderen seiner Werke beteiligt er uns 

ja: 

› Verbreitung des Evangeliums 

› Aufbau seiner Gemeinde (Mt 16,18: Werk 

Christi → 1Kor 14,4.12.26: Werk der Men-
schen; s.u.) 

› Trost und Ermutigung  

› Korrektur und Lehre 

› Heilung 

› … 

Über diesen Sachverhalt hat der nieder-

ländische Theologe Arnold A. van Ruler 

nachgedacht. Sein Konzept der „Theono-
men Reziprozität“ wurde von Rudolf Bohren 
in seiner Predigtlehre aufgegriffen. Das 

Konzept besagt, knapp zusammengefasst:  

› In Fragen der Erlösungslehre ist das 

Werk Christi exklusiv. Eine Beteiligung 

am Erlösungswerk Christi ist ausge-

schlossen; dieses geschieht stellvertre-

tend für uns.  

› Im Blick auf das Wirken des Geistes aber 

gibt es die „Kategorie der Vermengung“.10 

Der Mensch wird einbezogen. Gott hat 

nach wie vor den Vorrang, den „Primat“, 

doch das „Dabeisein“ des Menschen 
spielt dann auch eine Rolle: „Die ‚theo-

nome Reziprozität‘ meint als gottgesetzte 

Wechselseitigkeit und Gegenseitigkeit 

eine Art Austausch, eine eigentümliche 

Partnerschaft, die das Intolerante, ‚das 

der Christologie eigen ist‘, aufhebt ... Ist 

alles, aber auch alles von Gott her zu er-

warten und erscheint alles tief mensch-

lich, umschreibt die Rede von der theo-

nomen Reziprozität den Primat Gottes 

und vergisst nicht des Menschen Dabei-

sein“ (R. Bohren).11 

Die Frage ist nun, zu welchem Bereich 

das welterhaltende Werk von Christus ge-

hört: Ist es Teil der Erlösung und damit ex-

klusiv? Oder gibt es Raum für menschliches 

Mitwirken? 

Ein Seitenblick auf den Kolosserbrief 

ergibt vielleicht eine Spur. Nach Kolosser 

1,17 besteht alles durch ihn, Christus. Gleich 

im Anschluss ist von der Gemeinde als sei-

nem Leib die Rede. Kann man das parallel 

setzen? In Kolosser 1 sind All und Gemeinde 

insofern parallel gesetzt, als Christus beiden 

vorgeordnet ist: Er ist „Anfang“, „Erster“ des 
Alls – und ebenso der Gemeinde. Zwar gibt 

es wichtige Unterschiede. Mit der Gemeinde 

identifiziert Christus sich (als Leib), dem All 

steht er gegenüber. 12  Andererseits steht 

Christus auch der Gemeinde gegenüber, was 

sich z. B. im Bild von der Braut ausdrückt. In 

Epheser 5 werden beide Bilder, Braut und 

Leib, kombiniert. Dort erfahren wir mehr 

über das Einwirken Christi auf die Ge-

meinde (im Bild des Leibes): Er „nährt und 
pflegt“ sie (5,29). Wenn man das auch nach 
Kolosser 1 übertragen darf und als Parallele 

zum stetigen Christuswirken in der Schöp-

fung sehen darf, dann würde gelten: Alles 



  8 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

besteht in ihm, weil Christus die Schöpfung 

nährt und pflegt. Wieder zeigt sich, dass das 

Handeln Christi primär ist. 

Lässt sich dennoch etwas über die Mit-

wirkung von uns Menschen folgern? Chris-

tus nährt und pflegt die Gemeinde, doch die 

Rolle der Christen ist dabei nicht völlig pas-

siv, sondern sie tragen füreinander Sorge 

und damit auch für den Leib Christi als Gan-

zen. Und umgekehrt: Wer die Gemeinde ver-

dirbt, steht unter schwerem Gericht Gottes 

(1Kor 3,17). Wenn nun das Wirken Christi an 

der Gemeinde und sein Wirken an der 

Schöpfung parallel zu sehen sind, dann 

müsste gelten: Christen tragen für die 

Schöpfung Sorge – im „Kielwasser“ des Wir-
kens Christi, das allem vorgeordnet ist. 

Schlussfolgerungen 

Was heißt der Befund von Hebräer 1,3 für 

unsere Verantwortung für Gottes Schöp-

fung? Im Fokus steht, was Christus tut. Ob 

wir daran beteiligt sind, lässt sich zunächst 

nur indirekt aufzeigen. Aber die Betrach-

tung dessen, was Christus tut, genügt. Wir 

sind vor die Frage gestellt: Schätzen wir das 

Werk Christi? Erweisen wir ihm dafür die 

Ehre? Oder arbeiten wir gegen ihn? Sagen 

wir: Mag sein, dass du stetig daran arbeitest, 

diese Welt zu erhalten – wir aber nehmen sie 

als Gabe Gottes, als Ressource, und holen 

aus ihr heraus, soviel wir können? Mag sein, 

dass du sie nährst und pflegst – wir konsu-

mieren sie währenddessen? 

Schauen wir noch einmal auf die Paral-

lele zur Gemeinde. Zunächst ist Christus al-

lein es, der sie baut (Mt 16,18). Was folgt da-

raus für unser Verhältnis zur Gemeinde? 

Unsere Position kann ja nicht sein, dass wir 

sie abbauen, während Christus sie aufbaut. 

Im Gegenteil, wir bauen mit auf („alles ge-
schehe zum Aufbau“ ist der Refrain des Ge-
meinde-Kapitels 1. Korinther 14). Wenn 

Christus seinen Leib nährt und pflegt, wer-

den wir ihn nicht schinden und ausbeuten 

dürfen (1Petr 5,2-3). Unser Verhältnis zur 

Welt kann kein anderes sein als das zur Ge-

meinde – wenn Christus an beidem sein fort-

dauerndes Werk tut. 

Die Herausforderung des Bekenntnisses 

von Hebräer 1,3 besteht in der Frage, ob wir 

Christus in seinem Tun in den Arm fallen 

und sein Werk blockieren wollen – oder 

nicht. 



  9 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

2. Der Mensch in der Schöpfung 

Im Fokus: 1. Mose 1,26-28; 2,15. Außerdem aussagekräftig:  Psalm 8. Grundgedanke: Der 

Mensch ist nicht die Krone der Schöpfung, sondern ist nach Gottes Willen eingebettet in sie. 

Herrschen heißt: gerecht und lebensfördernd verwalten und nutzen. 

2.1 Der Stellenwert des Menschen 

Am sechsten Tag schuf Gott den Menschen. 

Er ist Gottes letztes Schöpfungswerk und 

dasjenige, das einen Auftrag bekommt. Nur 

der Mensch ist Gottes Ebenbild. All dies zu-

sammengenommen führt schnell zu der 

Schlussfolgerung, dass der Mensch eine ein-

same Vorrangstellung vor der übrigen 

Schöpfung habe. Gern spricht man von der 

„Krone der Schöpfung“. 13  Die biblische 

Schöpfungserzählung setzt allerdings an-

dere Akzente. 

Zunächst ist es immer ungünstig, einen 

Begriff einzuführen, der in der Bibel so 

nicht gegeben ist. „Krone der Schöpfung“ ist 
kein biblischer Sprachgebrauch. Der 

Mensch ist zwar „gekrönt“ (Ps 8,6), aber er 
ist nicht die Krone.  

Von großem Gewicht ist die Beobach-

tung, dass der Mensch zwar als letztes 

Schöpfungswerk am sechsten Tag geschaf-

fen wurde – dass er sich diesen Schöpfungs-

tag aber mit den Landtieren teilt. Beide sind 

demnach einander zugeordnet, Seite an 

Seite füllen sie die Erde. Die Erzählung ta-

riert hier eine feine Balance aus: Innerhalb 

des sechsten Tages geschieht die Schöpfung 

des Menschen nach einer Zäsur, nach einer 

Art neuem Atemholen: „Lasst uns Men-
schen machen …“. Es handelt sich hier wohl 
um einen Plural der Überlegung:14 Jemand 

geht mit sich zurate, bevor etwas Besonde-

res ausgeführt wird. Durch diese Einleitung  

 

bekommt die Erschaffung des Menschen 

„ein besonderes Gewicht“. Die Formulie-
rung „könnte auf ein besonderes, großes,  

inneres Beteiligtsein Gottes deuten“15. Doch 

andererseits widmet Gott diesem besonde-

ren Vorhaben keinen eigenen Schöpfungs-

tag, sondern bindet Landtiere und Men-

schen zusammen. Sie teilen sich denselben 

Lebensraum – das ist der gemeinsame Nen-

ner des sechsten Tages und der Unterschied 

zum fünften Tag. 

Und wir dürfen nicht übersehen: Ja, der 

Mensch ist das letzte von Gottes Schöpfungs-

werken – aber die Schöpfung kam nicht mit 

dem sechsten Tag zum Ziel, sondern mit 

dem siebten! Erst hier ist der Gipfel erreicht. 

Wenn man schon eine „Krone“ identifizie-
ren will, dann ist nicht der Mensch, sondern 

der Sabbat die Krone der Schöpfung!16 

Zurück zum Menschen: Landtiere und 

Menschen sind also so etwas wie Geschwis-

ter. Unmittelbar darauf wird dem Menschen 

die Vollmacht über Luft-, Wasser- und Land-

tiere gegeben. Damit ist ihre Verbundenheit 

aber nicht aufgehoben oder übertönt. Viel-

mehr scheint erstmals ein Muster auf, das 

sich noch oft in Gottes Geschichte wiederho-

len wird: „Der Ältere wird dem Jüngeren die-
nen“ (1Mo 25,23). Der Mensch ist ja quasi 
das jüngste Geschöpf in der Abfolge der 

Schöpfungstage. Er wird „über“ seine älte-
ren Geschwister gesetzt. Doch die Geschwis-

terbeziehung ist nicht durch eine 



  10 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Herrschafts- oder Abhängigkeitsbeziehung 

ersetzt. In der Bibel zeigt sich das deutlich 

am Gegeneinander von Jakob und Edom 

(Obadja 10-15a; Edom wird in der Bibel auf 

Jakobs älteren Bruder Esau zurückgeführt). 

Die Brüder sind verfeindet, Jakob hat für 

Gott Priorität (Mal 1,2-3), aber kein Bruder 

darf sich am Unglück des anderen freuen — 

sonst droht ihm selbst Vernichtung.  

Das könnte man auch auf die Schöp-

fungsgeschwister übertragen (und die Tiere 

des fünften Tages sinngemäß einbeziehen): 

Vollmacht des einen über den anderen darf 

nicht in Unterwerfung und Feindschaft um-

schlagen. Man ist nach wie vor von Gott zu-

einander gestellt.  

Diese Zuordnung – Menschen und Tiere 

Seite an Seite zueinander gestellt – wird in 

einem ganz anderen biblischen Kontext 

noch einmal auftauchen (››› Abschn. 9.2.3 
dieser Disposition). 

Allerdings gibt es noch eine weitere 

Stimme in der Bibel zum Thema. Psalm 8 be-

tont die andere Seite, nicht die Einordung 

des Menschen in die Schöpfung, sondern 

die Überordnung: „Was ist der Mensch, dass 
du seiner gedenkst …? Denn du hast ihn we-
nig geringer gemacht als Engel 17  (oder: 

Gott), mit Herrlichkeit und Pracht krönst du 

ihn“ (Ps 8,5-6). Diese Vorordnung wird wie 

in 1. Mose 1 in der Herrschaft über Gottes 

Schöpfung gesehen. In diesem Psalm dürfen 

wir jedoch den „Tonfall“ nicht überhören, 
mit dem von der Überordnung des Men-

schen gesprochen wird. Sie wird nicht kühl 

aus einer Beobachtung oder einem Textbe-

fund abgeleitet und festgestellt, sie wird 

dem Menschen auch nicht als Rangordnung 

zugesprochen und als Recht verbrieft. Viel-

mehr staunt der Beter über die Größe von 

Gottes Herrlichkeit und die Größe der 

Schöpfung, insbesondere das Firmament. 

Angesichts dessen ist der Mensch gerade 

nicht übergeordnet, sondern verschwin-

dend klein. Wenn er dennoch über alles ge-

setzt ist, dann ist das nicht aus der Erfahrung 

ableitbar. Der Psalm sagt über den Men-

schen etwas Undenkbares, Unmögliches – 

das von Gott aber so eingesetzt wurde. Die 

Stellung des Menschen steht ihm nicht zu, 

weil sie seinem Rang entspräche, sondern 

Gott hat sie ihm verliehen. (Mehr zu Psalm 8 

s.u. ››› 2.3 c). 

2.2 Gottes Ebenbild 

Indem der Mensch Gottes Ebenbild ist, ist er 

einzigartig und von jedem anderen Schöp-

fungswerk unterschieden. Die Bibelausle-

gung ist sich mittlerweile einig darüber, 

dass diese Ebenbildlichkeit nicht in be-

stimmten Eigenschaften der Menschen zu 

suchen ist, sondern den Menschen als Gan-

zen umfasst.  

Was ist mit der Aussage, der Menschen 

sei als Gottes Ebenbild geschaffen, gemeint? 

Sehr große Wirkung hat die Auslegung von 

Gerhard v. Rad entfaltet: „So, wie auch irdi-
sche Großkönige in Provinzen ihres Rei-

ches, in denen sie nicht persönlich aus. Und 

eingehen, ein Bildnis ihrer selbst als Wahr-

zeichen ihres Herrschaftsanspruches auf-

stellen, – so ist der Mensch in seiner Gottes-

bildlichkeit auf die Erde gestellt, als das Ho-

heitszeichen Gottes. Er ist recht eigentlich 

der Mandatar Gottes, dazu aufgerufen, Got-

tes Herrschaftsanspruch auf Erden zu wah-

ren und durchzusetzen.“18 Demnach ist die 

Vorstellungswelt der Königsherrschaft auf-

gerufen. 



  11 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Claus Westermann, der andere große 

Ausleger des 1. Buchs Mose im 20. Jahrhun-

dert, zeigte sich reserviert gegenüber der 

Herleitung aus der altorientalischen Kö-

nigsideologie.19 Die Zielaussage von 1. Mose 

1 über den Menschen ist seiner Auffassung 

nach einerseits, dass es keine Abstufung in-

nerhalb der Völker, „Rassen“, Religionen, 
Weltanschauungen gibt – alle Menschen 

sind Ebenbilder Gottes.20 Zum anderen be-

tont er, „dass die Eigentlichkeit des Men-
schen in dem Gegenüber zu Gott gesehen 

wird.“21 Doch wenn es dann um den Auftrag 

des Menschen geht, beschreibt auch West-

ermann sie im Rahmen der Königsherr-

schaft.22 

Die Linie v. Rads – der Mensch als Reprä-

sentant Gottes auf der Erde – wird auch ge-

genwärtig noch aufgegriffen und vertre-

ten. 23  Nach Klaus Bäumlin übernimmt 1. 

Mose 1 die Vorstellung vom Abbild eines Kö-

nigs, „verändert sie aber in einem entschei-
denden Punkt: Nicht der König, sondern der 

Mensch, und zwar jeder Mensch ist dieses 

lebendige Abbild Gottes, sein Stellvertreter, 

und ist dazu bestimmt, die Erde zu schützen 

und zu pflegen.“ 24 

Wie soll der Mensch nun Gottes Herr-

schaftsanspruch repräsentieren und durch-

setzen? Das ist die Frage nach dem Schöp-

fungsauftrag des Menschen.  

2.3 Der Auftrag 

a)  Herrschen, die Erde untertan machen 

(1. Mose 1,26-28) 

Zwei Verben sind es in 1. Mose 1,26-28, die 

den Auftrag des Menschen beschreiben: 

radah, herrschen, und kabasch, unterwer-

fen. Beides sind Worte, die in 

entsprechenden Kontext „robust“ klingen 
können und Gewaltanwendung einschlie-

ßen. Doch müssen wir genauer hinsehen. 

Beginnen wir mit dem zweiten, dem Unter-

werfen in V. 28, und achten auf folgende Be-

obachtungen: 

„In der Einheitsübersetzung steht: ‚bevöl-
kert die Erde, unterwerft sie euch und herr-

schet.‘ Im hebräischen Text kommt aber das 
Wort ‚euch‘ gar nicht vor. Das hebräische 
Wort kabasch, das hier mit ‚unterwerfen‘ 
übersetzt ist, heisst ursprünglich ‚seinen 
Fuss auf etwas setzen‘. Auf Siegeln aus der 
persischen Zeit findet man Darstellungen, 

die einen königlichen Gott zeigen, der sei-

nen Fuss auf ein Raubtier setzt und es bän-

digt, und daneben einen Lebensbaum: Gott 

bändigt das Chaos und schützt die Schöp-

fung durch sein Herrschen“ (Klaus Bäum-
lin).25 

„Die Menschen werden von Gott ermäch-
tigt, ‚das Haus‘ zu betreten, es in Besitz zu 
nehmen, es zu schützen und zu verteidigen: 

als Haus des Lebens gegenüber allen Mäch-

ten des Chaos – und zwar zum Wohl aller Le-

bewesen, für die die Erde als Lebensraum 

bestimmt ist. […] Der in Gen 1,18 verwen-
dete Imperativ ‚setzt beziehungsweise haltet 
euren Fuss auf die Erde als Lebensraum‘ 
meint in seinem Kontext also keineswegs ei-

nen Kampf gegen die Erde, sondern höchs-

tens einen Kampf um die Erde und für die 

Erde: gegen alles, was diese Erde als Lebens-

haus bedroht und zerstört.“26 

Nun zum ersten Ausdruck: herrschen. 

Die Herrschaft erstreckt sich über alles, was 

den Lebensraum des fünften und sechsten 

Schöpfungstags erfüllt: Wasser-, Luft- und 

Landtiere. Man könnte meinen, die Tiere 

wären dem Menschen damit als 



  12 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Nahrungsressource gegeben; er darf und 

soll herrschen, indem er sich die Fauna 

zunutze macht. Das ist aber gerade nicht der 

Akzent dieser Schöpfungserzählung. Nah-

rungsressourcen sind explizit ab Vers 29 an-

gesprochen, und genannt ist dabei pflanzli-

che Nahrung für Menschen und Tiere. Man 

muss hier keine direkten Schlussfolgerun-

gen auf paradiesischen Vegetarismus zie-

hen, aber klar ist: Menschen und Tiere ver-

zehren jeweils unterschiedliche Ressour-

cen, Tiere sind dabei aber nicht selbst eine 

Ressource. Das „Herrschen“ muss eine an-
dere Bedeutung haben. 

Das Wort radah steht im Alten Testament 

für die Herrschaft von Feinden über Gottes 

Volk, aber auch von der Herrschaft des Kö-

nigs oder seiner Beamten. Wenn mit der 

Herrschaft Gewalt verbunden ist, kann das 

durch einen ausdrücklichen Zusatz („mit Ge-
walt“) hervorgehoben werden (3Mo 

25,43.46). Bedeute dies, dass das bloße Wort 

allein noch nicht zwingend mit Gewalt asso-

ziiert ist?  

Auf dem Hintergrund der Schöpfung als 

Gottes Ebenbild (››› Abschn. 2.2) muss „herr-
schen“ hier heißen: wie ein König herr-
schen, als Repräsentant Gottes. Wie aber 

herrscht ein König? Sehr klar sind mit dem 

biblischen Königsideal die Gerechtigkeit 

und Fürsorge verbunden. Kronzeuge dafür 

ist Psalm 72.  

 

So soll man also herrschen. Im Psalm fällt 

auf, was für „ökologische“ Segenswirkungen 
einer gerechten Herrschaft über Menschen 

benannt werden. 

Der gottgefällige König orientiert sich in 

seiner Herrschaft an Gott selbst, dem König 

(Ps 10,16a) – und Gott als König schafft den 

Schwachen Recht und den Unterdrückten 

Schutz (Ps 9–10). Die Spätschriften des Alten 

Testaments überliefern ein Gebet von König 

Salomo um Weisheit in seiner Herrschaft 

(Weish 9,1-18). Bemerkenswerterweise bin-

det er seinen Herrschaftsauftrag theolo-

gisch an den Schöpfungsauftrag für die 

Menschen an:  

1 GoƩ, gib dem König deine Rechts-
sprüche und deine GerechƟgkeit 
dem Königssohn, 2 dass er dein Volk 
richte in GerechƟgkeit und deine 
Elenden nach Recht. 3 Es mögen dem 
Volk Heil tragen die Berge und die 
Hügel GerechƟgkeit. 4 Er schaīe 
Recht den Elenden des Volkes; bringe 
Hilfe den Kindern des Armen, und 
den Unterdrücker zertrete er. … 

 

12 Denn reƩen wird er den Armen, 
der um Hilfe ruŌ, und den Elenden 
und den, der keinen Helfer hat. 13 Er 
wird sich erbarmen des Geringen 
und des Armen, und das Leben der 
Armen wird er reƩen. Aus Bedrü-
ckung und GewalƩat wird er ihr Le-
ben erlösen, denn ihr Blut ist kostbar 
in seinen Augen. … 

 

16 ÜberŇuss an Getreide soll im Land 
sein; auf dem Gipfel der Berge soll es 
wogen; wie der Libanon sei seine 
Frucht; sie sollen hervorblühen aus 
der Stadt wie das Kraut der Erde. 
 

 Psalm 72 

 



  13 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 

Klar ist benannt, wie wir den Auftrag aus 

1. Mose 1,26-28 auffassen sollen: als Herr-

schaft mit Heiligkeit und Gerechtigkeit und 

Lauterkeit des Herzens. Willkür und Eigen-

nutz sind damit ausgeschlossen. Dement-

sprechend betet Salomo, dass er „mit Ge-
rechtigkeit regieren“ kann (V. 12), damit 
„die Pfade der Erdenbewohner gerade ge-

richtet“ werden (V. 18).  

Wir Menschen nehmen unseren Schöp-

fungsauftrag also wahr, indem wir nach 

dem Vorbild von Gottes Königsherrschaft 

und nach dem Maßstab des biblischen Kö-

nigsideals herrschen.  

b) Bebauen und bewahren (1. Mose 2,15) 

Im Gegensatz zum Auftrag in 1. Mose 1 be-

zieht sich der Auftrag in Kapitel 2 nicht auf 

die Tierwelt, sondern auf die Erde, d. h. den 

Erdboden und die darauf sprossenden 

Pflanzen. Der Auftrag, die Erde zu bebauen, 

steht unter dem Vorzeichen, dass Gott dem 

Menschen eine überreiche Versorgung zu-

gedacht hat: Von so gut wie allen Bäumen 

darf er essen (1Mo 2,16). Gott schenkt zuerst 

die Fülle. Der Aspekt, dass er Ackerbau 

nachhaltig sein muss, ist in dem Auftrag 

schon implizit enthalten; es wäre widersin-

nig, das Feld in einer Weise zu bebauen, die 

künftige Saat-und-Ernte-Zyklen unmöglich 

machen würde.  

Theoretisch wäre es freilich möglich, den 

Acker zu schinden und die Menschen, die 

ihn bebauen, auszusaugen. Hiob lässt dieses 

Kontrastbild aufscheinen, um sich dagegen 

zu verwahren, er hätte so etwas getan: 

 

Bemerkenswert ist, dass nicht nur ein so-

ziales Vergehen benannt ist (den Arbeitern 

oder Händlern wird der Lohn vorenthalten), 

sondern auch ein ökologisches: Der Acker 

selbst könnte misshandelt worden sein und 

daher Anklage erheben. Das aber darf nicht 

von einem Menschen verursacht werden, 

der in Gottes Augen gerecht ist (wie Hiob es 

für sich in Anspruch nimmt und Gott es ihm 

auf dieser Ebene auch nicht bestreitet).  

Wie das Bebauen nach 1. Mose 2,15-16 

stattdessen aussehen soll, formuliert Klaus 

Bäumlin: „Die hebräischen Worte, die hier 
verwendet werden, bedeuten ‚bearbeiten, 
bedienen‘; ‚Diener, Sklave‘; ‚hüten, bewa-
chen, etwas sorgfältig tun‘. […] Andererseits 
soll auch die Erde den Menschen dienen. Sie 

soll ihnen Nahrung geben: ‚Von allen Früch-
ten im Garten darfst du essen‘ (Gen 2,16). Es 
besteht zwischen den Menschen und der 

Erde ein gegenseitiges Abhängigkeits-

Du GoƩ meiner Väter und Herr der 
Barmherzigkeit, der du das All durch 
dein Wort geschaīen und durch 
deine Weisheit den Menschen gebil-
det hast, damit er über die von dir er-
schaīenen Geschöpfe herrsche und 
die Welt regiere mit Heiligkeit und 
GerechƟgkeit und in Lauterkeit des 
Herzens Gericht halte … 

 Weish 9,1-3 Wenn gegen mich mein Ackerboden 
Anklage erhob und seine Furchen 
miteinander weinten, wenn ich sei-
nen Ertrag, ohne zu bezahlen, ver-
zehrt habe und die Seele seiner Besit-
zer zum Keuchen brachte, ⟨dann⟩ soll 
staƩ Weizen Dorngestrüpp hervor-
kommen und anstelle von Gerste Un-
kraut! 
  

 Hiob 31,38-40 

 



  14 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

verhältnis, eine gegenseitige Dienstbarkeit: 

Sie sind und bleiben aufeinander angewie-

sen.“27 Auch Jonathan A. Moo betont, dass 

der Autor von Genesis 2 „die Sprache des 
Dienens und Schützens“ verwendet, um Got-
tes Absicht zu beschreiben.28 

Neben dem Bebauen steht das Bewahren. 

Beide Worte haben im Hebräischen noch 

bestimmte Obertöne, wie Allen P. Ross her-

vorhebt. Bereits das Wort für „Gott ‚setzte‘ 
den Menschen in den Garten“ meint nicht 
nur eine Platzanweisung, sondern bedeutet 

„sich lagern lassen“ mit dem Aspekt der 
Ruhe dabei. Das abgeleitete Substantiv 

menuchah (vgl. Ps 23,2, das „stille Wasser“) 
bezeichnet die Ruhe im verheißenen Land 

(Ps 95,11). Die Verben für „bebauen“ und 
„bewahren“ stehen sonst auch für den 
Dienst für Gott, einschließlich der Anbe-

tung, und für das Einhalten seiner Gebote. 

„Was für eine Tätigkeit auch immer dem 
Menschen im Garten zugewiesen wurde 

(und zweifellos gehörte physisches Tun 

dazu), sie wurde in Begriffen benannt, die 

den geistlichen Gottesdienst beschreiben.“29 

In erster Linie ist „bewahren“ aber eine 
Arbeit im oder am Garten. Von hier aus 

kann man schnell die Linie zu einem von 

Gott gebotenen Umweltschutz ziehen. Es 

gilt, „die Schöpfung zu bewahren“. Was aber 
bedeutete das im ursprünglichen Kontext? 

Wovor musste der Garten bewahrt werden, 

vor welchen Bedrohung galt es ihn zu schüt-

zen? Es waren – vor dem großen Vertrauens-

bruch in 1. Mose 3 – ja noch keine feindli-

chen Mächte wirksam. Dass Wildtiere in 

Eden am Werk waren und in Flora und 

Fauna Schaden anrichteten, wird man kaum 

annehmen können.  

Daher wird das Bewahren wohl in der 

Hege bestanden haben. Der Garten soll kul-

tiviert werden. Gott hat alle Vitalität in die 

Pflanzen der Schöpfung hineingelegt, eine 

Wachstumskraft in ganzer Fülle. Überlässt 

man so einen Garten sich selbst, wuchert er 

zu. Es gilt ihn also zu gestalten, das Wachs-

tum zu formen, die Triebe zu lenken und da-

mit zugleich zu größerer Fruchtbarkeit zu 

bringen. Der Mensch bewahrt den Garten – 

auch – in der Weise, wie Gott die Arbeit des 

Weingärtners schildert (Joh 15,1-2). In die-

ser Perspektive lässt sich das „Bewahren“ 
kaum vom „Bebauen“ trennen; man kann 
das Land sinnvoll nur so bebauen, indem 

man die Pflanzen hegt und kultiviert – also 

den Garten „bewahrt“. Bewahren ist eine Ex-
plikation des Bebauens. Etwas überspitzt 

könnte man das „und“ bei „bebauen und be-
wahren“ als epexegetisch auffassen und 
demzufolge übersetzen: „ihn zu bebauen, 
und zwar ihn zu bewahren“. Grammatisch 
wäre das überzogen – aber vom Sinngehalt 

her ist diese Aussage gemeint. 

Lassen sich daraus Schlussfolgerungen 

für unseren verantwortlichen Umgang mit 

der Schöpfung ziehen? Vielleicht dies: Wir 

arbeiten mit den Kräften der Natur und 

nicht gegen sie, wir machen sie uns zunutze 

und lenken sie, wir bekämpfen sie aber 

nicht. Nebenbemerkung: Wie es aussieht, 

wenn man gegen die Natur arbeitet, lässt 

sich am Beispiel der Trockenlegung von 

Mooren beobachten. Sie erfolgte, um mehr 

landwirtschaftliche Nutzfläche zu gewin-

nen, aber heute sehen wir, wie uns diese 

Praxis früherer Jahrzehnte auf die Füße fällt 

und ökologischen Schaden angerichtet hat. 

Renaturierung von Mooren ist eine drin-

gende ökologische Aufgabe30 – und sie wäre 



  15 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

wieder ein Arbeiten mit der Natur statt ge-

gen sie. 

Gilt der Auftrag zum Bewahren auch 

noch nach dem Vertrauensbruch von 1. 

Mose 3 und der Vertreibung aus dem Garten 

Eden? Der aus dem Garten vertriebene 

Mensch hat nach dem Wortlaut von 1. Mose 

3,23 nur noch den Auftrag, den Erdboden zu 

bebauen. Ist das Bewahren damit entfallen? 

Diese Schlussfolgerung wäre überzogen. 

„Den Erdboden bebauen“ ist vielmehr ein 
umfassender Sammelbegriff, der in 1. 

Mose 2 schon vor der Erschaffung des Men-

schen als Aufgabe benannt wird (1Mo 2,5). 

Das Bewahren ist hier implizit mitgedacht 

und wird in 2,25 explizit erwähnt. Auf dieser 

Linie ist dieser Aspekt auch in 3,23 mitzuhö-

ren. Ohnehin ist das Bewahren im oben skiz-

zierten Sinn ja eine Näherbestimmung des 

Bebauens und kein selbstständiger zweiter 

Auftrag. 

c) Herrschen (Psalm 8,7-9) 

Der Schöpfungsauftrag an den Menschen 

aus 1. Mose 1–2 wird biblisch ergänzt durch 

Psalm 8. Die Aussagen liegen sehr nahe an 

der Schöpfungserzählung aus dem Buch Ge-

nesis und setzen teilweise doch eigene Ak-

zente.  

Betont wird die Hoheit des Menschen – er 

ist Gott enger zugeordnet als den Tieren (V. 

5-9; vgl. oben Abschnitt 2.1). Auch in diesem 

Psalm ist der Mensch zur Herrschaft er-

mächtigt. Diese Herrschaft erstreckt sich 

auf die Tiere des fünften und sechsten 

Schöpfungstages, exakt wie in 1. Mose 1,28. 

Das Herrschen des Menschen wird mit einer 

Art poetisch-begrifflichen Klammer an Gott 

zurückgebunden: Gott stellt das Werk seiner 

Hände unter die Füße des Menschen (V. 7). 

Salopp könnte man sagen: Erst wenn beides 

in den Blick kommt, Gott als Schöpfer und 

der Mensch als Herrscher, hat die Sache 

Hand und Fuß.  

Das hebräische Wort für „herrschen“ ist 
ein anderes als in 1. Mose 1. Die Grundform 

lautet maschal. Das Verb wird vor allem für 

das Herrschen des Königs verwendet – wie-

der eine deutliche Verbindung zu 1. Mose 1–
2; ferner für das Herrschen von Aufsehern 

und Obrigkeitspersonen, aber auch für 

Selbstbeherrschung (Spr 16,32) und die dem 

Menschen gebotene Herrschaft über die 

Sünde (1Mo 4,7: Urgeschichte!). Eine Ver-

bindung zur Schöpfungserzählung ergibt 

sich, weil in 1. Mose 1 Sonne und Mond ge-

schaffen wurden, um über Tag und Nacht zu 

„herrschen“ (maschal; 1Mo 1,18).31 Ob dieser 

Aspekt in Psalm 8,4 (Mond und Sterne) 

durchschimmert und von daher auf das 

Herrschen in Vers 7 einwirkt, könnte man 

erwägen, vermutlich aber nicht zwingend 

nachweisen.  

Viele Übersetzungen sprechen in Vers 7 

davon, dass der Mensch zum „Herrscher“ 
gemacht wurde. Für Joch steht im Hebräi-

schen ein Verb (in der Kausativ-Form, die 

ein Veranlassen beschreibt). „Du lässt ihn 
herrschen“ wäre die wörtliche Wiedergabe 
(die pikanterweise nicht in der Elberfelder 

und Zürcher Bibel steht, sinngemäß aber in 

der Neuen evangelistischen Übersetzung 

und der „Hoffnung für alle“). Es geht nicht 
um einen Titel oder eine Stellung, sondern 

um eine Funktion, ein Tun – das sagt uns die 

sprachliche Form im Hebräischen. 

Psalm 8 leistet eine bedeutsame Einor-

dung des menschlichen Herrschens über 

die Tiere. Zum einen: Gott ist der Schöpfer 

des Himmels und der Gestirne (V. 1b.4) und 



  16 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

sein Name ist herrlich auf der ganzen Erde. 

Dies ist ein denkbar weiter Herrschaftsbe-

reich. Demgegenüber sind dem Menschen 

die Land-, Luft- und Wassertiere anvertraut: 

ein ausgewählter Bereich. 

Zum anderen: Der Psalm ist eingerahmt 

von der Anrufung Jahwes als Herrn. Für 

„Herr“ steht adon, das mit „Herr“ oder 
„Herrscher“ wiedergegeben wird. Die meis-
ten Übersetzungen verwenden für Jahwe 

den Ausdruck „HERR“, sodass die nachfol-
gende Bestimmung „Herrscher“ lautet, um 
die Begriffsvarianz deutlich zu machen. In 

jedem Fall ist mit adon ein Herr über etwas 

gemeint; der Aspekt der Macht ist klar prä-

sent. Es gibt keinen begrifflichen Anklang 

an das Herrschen des Menschen in Vers 7, 

aber eine sachliche Zuordnung: Das 

menschliche Herrschen über die „Werke 
von Gottes Hände“ ist eingerahmt vom Ver-
weis auf Gott als Herrscher. Mit Gottes Herr-

schaft beginnt und endet alles; was der 

Mensch tut, steht dazwischen. Der Herr-

schaftsauftrag an den Menschen ist in die-

sem Sinne begrenzt. 

Von hier aus sind zwei Schlussfolgerun-

gen möglich: 

› Wenn Anfang und Ziel des Psalms ist, 

dass der Name des HERRN auf der ganzen 

Erde herrlich ist – dann kann der Mensch 

nicht in einer Weise herrschen, die dem 

Herrn die Ehre nimmt oder die das Lob 

Gottes eintrüben würde. Jeder Mensch, 

der im Sinne von Psalm 8 Verantwortung 

ausübt, ist also gefragt: Lässt mein Tun 

die Menschen (und Tiere? ››› Abschnitt 
9.3) Gott loben? Oder weckt sie Seufzer 

und Klage (vgl. Hiob 31,38-40)? 

 

› Beginn und Schluss des Psalms verwei-

sen auf das Gotteslob. „Die Vormachtstel-

lung des Menschen über die Natur, so er-

haben sie ist, steht an zweiter Stelle, hin-

ter seiner Berufung als Diener und Anbe-

ter des [Gottes], dessen Kindern der 

Name des HERRN (das heißt, seine Herr-

lichkeit und Güte, 2Mo 33,18-19) offen-

bart wurde.“ (Derek Kidner)32 

2.4 Jenseits von Noah – Schrecken in der 

Tierwelt? 

Die Tiere sind keine Nahrungsressource für 

den Menschen – so muss es aus 1. Mose 1,26-

28 abgeleitet werden (››› 2.3. a). Das ist die 
ursprüngliche Idee des Schöpfers, die zu-

nächst nach dem großen Bruch von 1. Mose 

3 auch nicht zurückgenommen wird. Doch 

der Erzählfaden der Bibel nennt einen ande-

ren Bruch, nicht „jenseits von Eden“, son-
dern „jenseits von Noah“. Nach der Flut gel-
ten andere Bedingungen. Selbst das Ver-

sprechen Gottes, die Erde nie mehr durch 

eine Flut zu verderben, führt nicht alles zu-

rück zum unversehrten Zustand vor der Flut 

und bevor die Bosheit der Menschen über-

handnahm. Vielmehr ist das Verhältnis zwi-

schen Menschen und Tierwelt nun proble-

matischer geworden, und das wird von Gott 

auch ausdrücklich so bestätigt: 



  17 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 

Furcht und Schrecken von den Menschen 

in der Tierwelt! Was bedeutet diese Ansage? 

Will Gott, dass es sich jetzt so verhält? Hat 

der Mensch das Recht bekommen, tyran-

nisch über die Tierwelt zu herrschen? 

Sammeln wir in einigen Schritten Be-

obachtungen zu dieser Aussage.  

Der biblische Kontext 

Der Satz aus 1. Mose 9,2 macht, genau bese-

hen, Aussagen über die Tierwelt und Aussa-

gen über den Menschen. Die Begriffe 

„Furcht und Schrecken“ gehören zur Aus-
sage über die Tierwelt und benennen deren 

Schicksal – sie beziehen sich dem Mikrokon-

text nach nicht auf das Handeln des Men-

schen. Über den Menschen ist gesagt, dass 

die Tiere „in seine Hände gegeben“ sind, 
und das ist in Vers 3 sofort mit enger 

Zweckbestimmung versehen: sich Nahrung 

zu verschaffen. Über die bloße Nahrungsbe-

schaffung hinaus reicht das Mandat des 

Menschen nicht.  

Eine weitere Beobachtung: Das Macht-

verhältnis zwischen Mensch und Tier ist 

auch nach der Flut nicht einseitig. Der 

Mensch kann und wird den Tieren Gewalt 

antun, aber umgekehrt ist es genauso. Die 

Gottesrede setzt voraus, dass auch Tiere das 

Blut von Menschen vergießen (V. 5). Es 

herrscht eine gegenseitige Bedrohung. Sie 

ist sicherlich nicht gleichgewichtig ausge-

wogen. Der Mensch soll aus Gottes Sicht of-

fenbar die Oberhand behalten; Gottes Inte-

resse ist es, den Menschen zu schützen. 

Aber eine gewisse Balance liegt eben doch 

vor. 

Hinzu kommt, dass im Kontext von 1. 

Mose 9 der Bundesschluss auch die Tierwelt 

einbezieht: „Tiere werden in Furcht und 
Schrecken vor dem Zugriff des Menschen 

zurückweichen, um sich zu schützen. Die 

kriegerische Sprache macht ein mögl[iches] 

Gewaltverhältnis zw[ischen] Menschen und 

Tieren realistisch sichtbar. Gewalt soll aber 

nicht bestimmend sein, denn auch Tiere ge-

hören zum Gottesbund (V. 10).“33 

Der Ausdruck „Furcht und Schrecken“ 
bedarf noch einer genaueren biblischen Zu-

ordnung. Die Beobachtung von Hansjörg 

Bräumer führt auf eine Spur: „Die Formulie-
rung ‚Furcht und Schrecken vor euch‘ wird 
in anderem Zusammenhang in Verbindung 

mit einer Gottesverheißung gebracht. 

‚Furcht und Schrecken vor euch wird Jahwe, 
euer Gott, über das Land, das ihr betreten 

werden, kommen lassen (5Mo 11,25).“34 Für 

diesen Zusammenhang gibt es weitere bibli-

sche Belegstellen: 2. Mose 15,16; 5. Mose 

1 Und GoƩ segnete Noah und seine 
Söhne und sprach zu ihnen: Seid 
fruchtbar und vermehrt euch und 
füllt die Erde! 2 Und Furcht und 
Schrecken vor euch sei auf allen Tie-
ren der Erde und auf allen Vögeln des 
Himmels! Mit allem, was sich auf 
dem Erdboden regt, mit allen Fischen 
des Meeres sind sie in eure Hände 
gegeben. 3 Alles, was sich regt, was 
da lebt, soll euch zur Speise sein; wie 
das grüne Kraut – ⟨hiermit⟩ gebe ich 
es euch alles. 4 Nur Fleisch mit seiner 
Seele, seinem Blut, sollt ihr nicht es-
sen! 5 Jedoch euer eigenes Blut 
werde ich einfordern; von jedem Tier 
werde ich es einfordern, und von der 
Hand des Menschen, von der Hand 
eines jeden, ⟨nämlich⟩ seines Bru-
ders, werde ich die Seele des Men-
schen einfordern.  

 

 1 Mo 9 

 



  18 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

2,25; 2. Makkabäer 12,22; 15,23; Weisheit 

5,2; vgl. auch – mit etwas anderer Begriff-

lichkeit – 5. Mose 4,34; 7,23; Psalm 46,9. 

Überall geht es um eine Machtposition für 

Gottes Volk, die von Gott verliehen wird. 

„Furcht und Schrecken“ über die Gegner ist 
ein Instrument, um diese von Gott gewollte 

Machtposition zu erringen oder zu sichern. 

Dabei ist dieser Schrecken sehr klar ein 

Handeln Gottes. Nirgends ist gemeint, dass 

Leute aus Gottes Volk von sich aus Furcht 

und Schrecken über die Gegner bringen, in-

dem sie sie terrorisieren. Die alttestamentli-

che Sprachgestalt unterscheidet hier sehr 

präzise: Menschen, die über andere Men-

schen Furcht und Schrecken bringen, gehö-

ren zu den Gegnern von Gottes Volk (Hes 

32,23-26.30; Dan 5,19; Hab 1,7). Doch Gottes 

Volk hat kein direktes Mandat, diesen Schre-

cken selbst über andere zu bringen, sondern 

Gott behält sich dies vor. 

Wenn wir diesen Hintergrund hinter der 

Aussage von 1 Mose 9,2 mit hören, dann re-

lativiert sich die Position des Menschen. 

Dem Menschen ist von Gott eine Überlegen-

heit über die Tierwelt verliehen, sein Auftre-

ten ist geeignet, dass Schrecken sich breit 

macht, die Tiere sind sogar „in seine Hände 
gegeben“. Doch er ist nicht direkt autori-
siert, andere Geschöpfe zu tyrannisieren, 

sondern er nimmt eine Machtposition ein, 

die Gott selbst ihm zugearbeitet hat.  

Der heilsgeschichtliche Kontext 

Die Bedrohung der Tiere durch den Men-

schen ist im gesamtbiblischen Zusammen-

hang deutlich eine Zwischenphase. Sie ent-

spricht nicht der ursprünglichen Schöpfer-

absicht, und wenn Gott die Welt vollendet, 

wird auch wieder Friede zwischen Mensch 

und Tier herrschen. Das sagen die 

Prophetien von Jesaja 11,6-9 und 65,25. Al-

lerdings leben wir nun in dieser Zwischen-

phase. Doch auch für sie gilt, dass Gott Er-

barmen auch mit Tieren hat (Jona 4,11) und 

dass der Gerechte sich seines Viehs erbar-

men soll (Spr 12,10). An die Macht des Men-

schen über die Tiere ist also ein Vorbehalt 

angeheftet, auch schon in der Zeit nach 

Noah und vor dem messianischen Reich. 

Haben Menschen, die mit Gott versöhnt 

sind, eine besondere Rolle innerhalb der 

Menschheit? Gilt in der genannten Zwi-

schenzeit für sie das Mandat, machtvoll und 

schreckenerregend über die Tiere zu agie-

ren, ebenso wie für alle anderen? Natürlich 

ist Gottes Volk von den allgemeinen Lebens-

bedingungen nicht ausgenommen, weder 

von denen nach dem „Sündenfall“ noch von 
denen nach der Flut. Und doch wird man 

Gottes Volk eine Sonderrolle zusprechen 

müssen. Sie leitet sich aus der Ursache her, 

aufgrund derer die Schreckensherrschaft 

über die Tierwelt entstanden ist. Diese Ursa-

che besteht offenbar in der weltweiten Bos-

heit des Menschen. Seit Gott diese erstmals 

und erneut festgestellt hat (1Mo 6,11-12; 

8,21), gilt: „Neu ist das Töten von Lebewesen 
zur Ernährung. Offensichtlich hängt diese 

Anweisung mit dem ‚bösen Dichten und 
Trachten‘ der Menschen zusammen (8,21); 
der Friede zwischen Mensch und Tier ist da-

hin.“ 35 

Für Menschen aus Gottes Volk – zumal 

für Jesusnachfolgerinnen und -nachfolger – 

ist aber das Vorzeichen „Der Mensch ist we-
sensmäßig böse“ nicht mehr voll in Geltung. 
Vielmehr sind sie auf dem Weg, das Böse zu 

überwinden (Röm 12,21). Sie haben – als 

Neuschöpfung – grundsätzlich die Voraus-

setzungen dazu; dies zeigt der gedankliche 



  19 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Weg von Paulus ausgehend von Römer 7,14-

24 bis hin zum Zielgedanken von Römer 8,1-

10.36 Entscheidend ist die Gabe des Geistes, 

die jede Verpflichtung dem „Fleisch“ gegen-
über überbietet. Daraus resultiert der Auf-

trag, jede Bosheit abzulegen. Diese Aufgabe 

wird fast gleichlautend von verschiedenen 

Autoren des Neuen Testaments formuliert 

(Kol 3,8; Jak 1,21; 1Petr 2,1). Damit kann das 

Böse aus der Welt nicht vollständig ausge-

tilgt werden, doch im eigenen Leben der von 

Christus erneuerten Menschen ist die Macht 

des Bösen gebrochen – und ausstrahlend auf 

ihr eigenes Umfeld drängen sie zeichenhaft 

das Böse zurück (Röm 13,12). Auch wenn 

erst in Gottes neuer Welt alle Tränen ge-

trocknet und jeder Schmerz geheilt sein 

wird (Offb 21,4), ist es Auftrag von Gottes 

Volk, schon jetzt Tränen zu trocknen, Trau-

ernde zu trösten und Schmerzen zu lindern. 

Wir nehmen in der Kraft des Geistes punk-

tuell und zeichenhaft vorweg, was Gott ein-

mal ganz neu schaffen wird. In diesem 

Sinne ist auch die Versöhnung mit der Tier-

welt, wie sie Jesaja 11,6-9 und 65,25 be-

schreibt, keine reine Zukunftsmusik, son-

dern prägt das Verhalten von Gottes Volk 

schon jetzt, soweit das möglich ist. 

 Im Blick auf Gottes Anordnung beim 

noachitischen Bund von 1. Mose 9 heißt das: 

Das erneuerte Volk Gottes lebt unter den da-

mals gegebenen Bedingungen, bricht einige 

davon aber mit Blick auf Gottes Zukunft jetzt 

schon auf. Wie weitreichend jede und jeder 

daraus Schlussfolgerungen zieht, wird un-

terschiedlich sein; die einen verzichten ganz 

auf tierische Nahrung, für die anderen ist 

wenigstens Tierquälerei ein Tabu. 

Der heutige Kontext  

Die Überlegungen bis hierher haben den 

innerbiblischen und den heilsgeschichtli-

chen Kontext im Blick. Darüber hinaus muss 

aber die Frage gestellt werden, ob wir nicht 

in unserem empirischen Verhältnis zur Na-

tur unter anderem Bedingungen leben, als 

es damals beim noachitischen Bundes-

schluss der Fall war. Auch wenn Tiere als 

Nahrungsressource grundsätzlich akzep-

tiert werden: Es könnte geboten sein, ge-

fährdete Arten davon auszunehmen, um die 

notwendige Biodiversität nicht zu verlieren. 

Gott hat den Nachkommen Noahs die Tiere 

„in eure Hände gegeben“, aber vielleicht 
nicht jedes einzelne Tier und nicht jeder 

Tierart für alle Zeiten. Wenn die Tiere „in 
der Hand“ des Menschen sind, gehört es 
wohl zu seiner Verantwortung, dafür zu sor-

gen, dass diese Tiere auch tatsächlich da 

sind, auf die er seine Hand legen darf. 

Wir werden nicht ganz von der Hand wei-

sen können, dass das gefährlichste „Raub-
tier“ auf der Erde – mittlerweile – der 

Mensch ist. Im Blick auf die Macht, Furcht 

und Schrecken abzustrahlen, sagt Klaus 

Bäumlin: „Das Verhältnis zwischen Men-
schen und Tieren war nicht dasselbe wie 

heute, wo sich das Bedrohungsverhältnis 

zwischen beiden derart einseitig verkehrt 

hat. Deshalb werden wir heute, unter so ver-

änderten Voraussetzungen, diesen Teil des 

Noah-Segens nicht mehr ohne Weiteres für 

uns in Anspruch nehmen dürfen!“37 

 



  20 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

2.5 Überlegungen zum Ertrag 

Zum Sprachgebrauch 

Zunächst eine Bemerkung zum Sprachge-

brauch in diesem ganzen 2. Abschnitt. Oft 

war die Rede vom Menschen in seiner Bezie-

hung zur Schöpfung. Das ist allerdings keine 

präzise, sondern nur eine abgekürzte Rede-

weise. Denn der Mensch steht der Schöp-

fung nicht prinzipiell gegenüber, sondern er 

ist Schöpfungswerk, ist Teil der Schöpfung 

(››› 2.1). Jede Überlegung zu seinem Auftrag 
an der Schöpfung (meist: an Flora und 

Fauna) muss diesen Hintergrund beachten. 

Belebte und unbelebte Natur 

Der Auftrag des Menschen bezieht sich in 1. 

Mose 1–2 und Psalm 8 auf die belebte Natur. 

Wie der Mensch mit der unbelebten Natur 

umgeht, ist nicht im Blick. Zwar kennt die 

Bibel auch die menschliche Nutzung der un-

belebten Natur als Ressource, z. B. im Berg-

bau, und kann Staunen über die technischen 

Möglichkeiten des Menschen ausdrücken 

(vgl. Hiob 28). Aber Fragen, die uns heute 

beschäftigen, sind in der Schöpfungserzäh-

lung nicht direkt angesprochen. 

Dazu gehört die der Einfluss des Men-

schen auf Erde und Klima. Was für Folgen 

hat der Abbau von Bodenschätzen – für die 

„Erde“ im engeren Sinne und für das Klima 
unter der „Wölbung“ (1Mo 1,6)? Dass die 
Tierhaltung (1Mo 9,2-3; vgl. schon 4,2) auch 

global-klimatische Effekte hat, wissen wir 

heute – man denke an die Methangaspro-

duktion von Nutztieren.38 All das kann auf 

der Basis der biblischen Schöpfungstexte 

nur indirekt beurteilt werden. Aber solch 

eine indirekte Beurteilung dürfte nötig sein. 

Ansatzpunkt kann die Schlussfolgerung 

sein, die sich aus dem Begriff „bewahren“ 
ergab (››› 2.3 c): Wir müssen mit der Natur 

arbeiten statt gegen sie. Das wäre auch auf 

den Umgang mit der unbelebten Schöpfung 

anzuwenden. 

Sind wir imstande zu herrschen? 

Wir sind beauftragt zu herrschen! Zwar ist 

dieses Gebot in der Bibel bedachtsam einge-

grenzt und unbedingt an die Beziehung zu 

Gott zurückgebunden. Aber wir Menschen 

haben dennoch Vollmacht bekommen, und 

die sollte nicht – vielleicht aus einem 

schlechten Gewissen heraus – kleingeredet 

werden.  

Allerdings stellt sich die Frage: Sind wir 

dieser Aufgabe gewachsen oder scheitern 

wir daran? An bestimmten biblischen Herr-

schaftsaufträgen scheitern wir tatsächlich 

fortwährend: Wir beherrschen die Sünde 

nicht ausreichend (1Mo 4,7) und wir haben 

uns selbst – als kommunizierendes Wesen – 

nicht im Griff (Jak 3,7-10). Was ist mit unse-

rer Herrschaft über die uns anvertrauten 

Schöpfungswerke – und den daraus resultie-

renden Folgen für die unbelebte Schöpfung? 

Die Erfahrung zeigt, dass wir die Schöp-

fung nicht beherrschen, sondern durch die 

Art, wie wir als Menschheit diese Herrschaft 

ausgeübt haben, die Kontrolle zu verlieren 

drohen. So beginnt die Natur uns zu beherr-

schen. Radioaktive Abfälle, Klimaverände-

rungen, Dürren etc. sind nicht mehr be-

herrschbar. Selbst wenn wir uns auf unsere 

gegebene Vollmacht aus den Schöpfungs-

texten berufen – wir kriegen es nicht hin.  

Wie jemand zu herrschen versucht und 

ihm die Herrschaft dabei fast völlig entglei-

tet, dafür ist König Rehabeam ein biblisches 



  21 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Beispiel (1Kön 12,1-25). Vielleicht ist die 

Menschheit auf dem Weg, über die Schöp-

fung im Ergebnis eine Art Rehabeam-Herr-

schaft auszuüben: Je mehr Macht man si-

chern möchte, desto unbeherrschbarer wird 

die Lage. Selbst wenn man die Ermächti-

gung, „sich“ die Erde untertan zu machen, 

denkbar weit ausdehnen möchte, sie gar im 

traditionellen Verständnis früherer Jahr-

hunderte auffassen möchte: De facto gelingt 

solch eine Herrschaft nicht ausreichend. 

Die Schöpfung scheint sich die Oberhand 

zurückzuholen. 

Wie können wir dem begegnen? Wohl 

nur durch Demut, Buße, Hoffnung auf Got-

tes Erneuerung der Schöpfung  und durch 

Rückkehr zum Herrschaftsauftrag in den Li-

nien von 1. Mose 1–2 und Psalm 8. 



  22 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

3. Ressourcengerechtigkeit als biblisches Gebot 

Im Fokus: 1. Korinther 11,17-34. Grundgedanke: Das Mahl des Herrn in Korinth ist (auch) ein 

Modellfall für christliche Gemeinschaft überhaupt – materielle Aspekte sind unabdingbar ein-

geschlossen. Weiterer Text: Matthäus 15,21-28.32 in sozialgeschichtlicher Auslegung; Jesus kri-

tisiert urbane Getreideimporte zu Lasten der hungernden ländlichen Bevölkerung. 

 

3.1 Gerechtigkeit am Tisch des Herrn 

Der Bibeltext dieses Kapitels scheint erst 

einmal gar nichts mit Ökologie zu tun zu ha-

ben. Doch die Grundhaltung, die für Chris-

tinnen und Christen geboten ist, lässt sich 

leicht auch auf ökologische Zusammen-

hänge anwenden. 

In 1. Korinther 10,14-22 und 11,17-34 geht 

Paulus auf das Abendmahl ein, wie es in Ko-

rinth gefeiert wurde. Genauer sollte man 

vom „Tisch des Herrn“ und „Mahl des 
Herrn“ sprechen, der Begriff „Abendmahl“ 
kommt hier nicht vor. 

Die Situation in Korinth 

Paulus ordnet in seinem Brief mehrere ver-

schiedene kritikwürdige Umstände des ko-

rinthischen Mahls des Herrn. Eine dieser 

Gepflogenheiten ist folgende:  

Der Gottesdienst in Korinth fand abends 

statt. Er bestand aus vielen verschiedenen 

Elementen. Man kann in der Abfolge der 

Elemente das damals verbreitete hellenisti-

sche „Symposion“ wiedererkennen, das mit 
christlichen Inhalten gefüllt und formal an 

manchen Stellen angewandelt wurde.39 Eine 

gemeinsame Mahlzeit war Bestandteil die-

ser Feier. Das Mahl des Herrn im engeren 

Sinne, also das Brechen eines Brotes und 

Trinken eines Kelches im Gedenken an Je-

sus, war in diese Mahlzeit eingebettet. Diese  

 

Gesamt-Mahlzeit hatte also mehrere Ziele: 

satt werden, Gemeinschaft erleben, Jesus 

feiern und ihn verkündigen. 

Die Sättigungsmahlzeit war dem Mahl 

des Herrn im engeren Sinne vorgelagert. 

Man hat also bereits gemeinsam an einem 

Tisch gesessen, bevor dieser noch einmal 

besonders zum Tisch des Herrn wurde. In 

Korinth verhielt es sich nun so, dass einige 

früher und andere später zur Abendveran-

staltung eintrafen. Die früher Kommenden 

waren wohl weithin wohlhabendere Leute, 

die mit der Arbeit des Tages fertig waren 

oder sich davon hatten freimachen können. 

Die später Kommenden dürften vorwiegend 

Sklaven gewesen sein, die bis später abends 

arbeiten mussten, bevor sie in die christli-

che Hausversammlung gehen konnten. 

Viele von ihnen trafen erst ein, als das 

meiste der Sättigungsmahlzeit schon ver-

zehrt war. Sie kamen noch zum Tisch des 

Herrn rechtzeitig, erlebten das Brechen des 

Brotes und das Trinken des Kelches aber mit 

leerem Magen. 

(Denkbar ist auch eine andere Version 

des Geschehens: Man traf zwar nicht unbe-

dingt nacheinander ein, aber bei der ge-

meinsamen Feier verspeiste jeder seine ei-

gene mitgebrachte Mahlzeit. 40  Man teilte 

nicht miteinander. So aßen die Reichen viel 

und die Armen wenig. Im Ergebnis liegt die-

selbe materielle Ungerechtigkeit vor.) 



  23 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Paulus kritisiert diese Ungleichheit, diese 

Ungerechtigkeit. Er stellt fest, dass diese ge-

samte Feier ihren Charakter als Mahl des 

Herrn komplett verloren hat: „So aber, wie 

ihr nun zusammenkommt, ist das Essen gar 

kein Mahl des Herrn“ (1Kor 11,20, Zürcher 
Bibel). „Wenn ihr euch versammelt, ist das 
kein Essen des Herrenmahls; denn jeder 

nimmt beim Essen sein eigenes Mahl vor-

weg und dann hungert der eine, während 

der andere betrunken ist“ (V. 20-21; Ein-

heitsübersetzung). 

Paulus ist es lieber, die Wohlabenden es-

sen sich schon zuhause satt und kommen so 

zum Gemeinschaftsmahl, anstatt dass sie 

die Ungleichheit in den Gottesdienst hinein-

tragen. Auch so wäre kein Ausgleich gege-

ben; die unterschiedliche Versorgung bliebe 

bestehen. Doch das scheint für Paulus zu-

nächst hinnehmbar zu sein. Ganz unerträg-

lich aber ist, dass Satte und Hungernde ge-

meinsam am Tisch des Herrn sitzen.  

Schlussfolgerungen 

Abgesehen von der konkreten Situation in 

Korinth ergibt sich hier eine Beurteilung, 

die – als Grundsatz verstanden – auch auf 

andere Verhältnisse anwendbar ist und an-

gewendet werden muss. Die Schlussfolge-

rung lautet: 

Es kann unter Christen keine intakte 

geistliche Gemeinschaft geben, wenn keine 

materielle Gerechtigkeit herrscht. Gestörte 

Ressourcengerechtigkeit zerstört die geistli-

che Gemeinschaft. Diese Einschaltung 

klingt hart, nimmt aber ernst, was Paulus in 

1. Korinther 11,20 sagt: Das hier ist gar kein 

Mahl des Herrn mehr!  

Ressourcengerechtigkeit ist so lange ge-

fordert, wie man als Christen miteinander 

umgeht und einander begegnet. Die vorläu-

fige (?) Lösung von Paulus lässt ja zu, dass 

man die zur Verfügung stehenden Ressour-

cen durchaus in ungleichem Maße verzehrt. 

In Korinth würde das in den Privathäusern, 

abseits des Gottesdienstes, geschehen. Hier 

wie auch sonst im Neuen Testament werden 

die sozialen Unterschiede nicht aufgelöst 

oder eingeebnet. Doch unter dem Vorzei-

chen „Jesus“ darf es Ressourcenungerech-

tigkeit nicht geben: Dabei wäre die geistli-

che Gemeinschaft zerstört. 

Welche Empfehlung Paulus für die Situa-

tion abseits des Gottesdienstes hätte,  

darüber kann man begründete Vermutun-

gen anstellen.  Dass es ihm egal wäre, wenn 

Glaubensgeschwister hungern, ist zweifel-

haft. In anderem Zusammenhang setzt sich 

Paulus für einen Ausgleich ein, und zwar 

zwischen den wohlhabenden Gemeinden in 

Griechenland, Mazedonien sowie Achaja 

und der verarmenden Gemeinde in Jerusa-

lem. Die Grundsätze und Maßstäbe des ma-

teriellen Ausgleichs sind klar und konkret: 

 

 

In der jetzigen Zeit ⟨diene⟩ euer 
ÜberŇuss dem Mangel jener, damit 
auch der ÜberŇuss jener für euren 
Mangel dient, damit Gleichheit ent-
steht.  

2Kor 8,14 

Denn ⟨das sage ich⟩ nicht, damit an-
dere Erleichterung haben, ihr aber 
Bedrängnis, sondern nach Maßgabe 
der Gleichheit. 
 

 2Kor 8,13 

 



  24 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Was Paulus hier sagt – im Kontext von 

Geldmitteln, eingesetzt für eine Gemeinde-

kollekte –, lässt sich durchaus mit dem Be-

griff „Ressourcengerechtigkeit“ beschrei-
ben. 

Das Projekt „Gemeindekollekte“ macht 
deutlich, dass Paulus den Maßstab des Aus-

gleichs nicht nur in einer lokalen gottes-

dienstlichen Situation wirksam sehen will, 

sondern auch überregional und zwischenge-

meindlich. Wenn aber zwischengemeind-

lich, dann – so muss man folgern – wohl 

auch innerhalb einer Ortsgemeinde, selbst 

wenn man nicht gerade Gottesdienst mitei-

nander feiert.  

Für unsere heutigen Fragestellungen ist 

aber nun gerade der überregionale Aspekt 

wichtig. Gerechtes Teilen von Ressourcen 

schafft oder fördert auch geistliche Gemein-

schaft.41 Das wird an den Wirkungen deut-

lich, die Paulus von der Gemeindekollekte 

erhofft: Es entsteht eine Gemeinschaft der 

Dankbarkeit, des Lobes Gottes und des Ge-

bets füreinander (2Kor 9,12-14; vgl. die ana-

loge Aussage in 1,11; 4,15). Hier klingen ge-

radezu gottesdienstliche Kategorien an. Die 

Mahnung im Blick auf das Mahl des Herrn 

in 1. Korinther 11 zeigt die Kehrseite: Wo 

keine Ressourcengerechtigkeit herrscht, ist 

die gottesdienstliche, die geistliche Gemein-

schaft zerstört. Wir können uns nicht als 

Glaubensgeschwister in Christus verstehen 

und gleichzeitig einer dem anderen die Le-

bensgrundlagen ausbeuten.  

Wenn wir einen Schritt weiter gehen und 

diese Einsicht auf die weltweite Christenheit 

anwenden, dann ist die Lage noch weiter 

verschärft als bei den Gemeinden des 

1. Jahrhunderts. Denn in der Gemeinde von 

Korinth und im Miteinander zwischen den 

griechischen Gemeinden und der Jerusale-

mer Gemeinde hat ja nicht einer dem ande-

ren etwas weggenommen. Die reichen Ko-

rinther haben nicht den Sklaven deren Essen 

vom Teller genommen (die Sklaven hatten ja 

noch gar keins in die abendliche Versamm-

lung mitgebracht). Die verarmten Jerusale-

mer Christen hatten keinen Anspruch auf 

die Gabe der griechischen Gemeinden; eine 

freiwillige Gabe war ja gefragt. Wenn wir 

aber nun heute an den Export von Boden-

schätzen und Primärprodukten aus armen 

Ländern in Industrienationen denken, dann 

hat das durchaus einen Aspekt von „ausbeu-
ten“ und „wegnehmen“, von Ressourcen-

Abfluss. Davon profitieren auch die Chris-

ten in den Industriestaaten. Die Frage ist, ob 

das Urteil auf der Linie von Paulus hier nicht 

noch schärfer ausfallen müsste. In jedem 

Fall wird deutlich, dass wir christliche Ver-

bundenheit nicht nur in geistlichen Katego-

rien denken können, wenn die materiellen 

Rahmenbedingungen diese Verbundenheit 

unterlaufen. Und „materiell“ hat sehr klar 
einen ökologischen Aspekt, wenn wir es auf 

das Thema der globalen Ressourcen bezie-

hen. 

3.2 Jesus und die gerechte Verteilung 

landwirtschaftlicher Erträge 

Nicht nur bei Paulus, sondern auch bei Jesus 

finden wir Aussagen zum Thema Ressour-

cengerechtigkeit. So wie sie bei Paulus etwas 

versteckt waren (in einem Abendmahlstext), 

so sind sie auch bei Jesus nicht auf den ers-

ten Blick zu entdecken. Aber ein zweiter 

Blick lohnt sich bei Bibeltexten sowieso im-

mer.  

Es geht um die Begegnung von Jesus mit 

der syrophönizischen (oder: kanaanäi-

schen) Frau (Mt 15,21-28): Eine 



  25 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Nichtisraelitin bittet Jesus um Heilung ihrer 

Tochter. Jesus lehnt das ab, zum einen mit 

Verweis auf seinen Auftrag, der nur für Is-

rael gilt, zum anderen mit einem Bildwort: 

Man dürfe nicht den „Kindern“ das Brot 
wegnehmen und den „Haushunden“ vor-
werfen. Mit einer geistesgegenwärtigen Ant-

wort windet die Frau Jesus sein Argument 

aus der Hand – und Jesus heilt die Tochter.  

Warum ist Jesus so schroff? Warum hält 

er starr an seinem Plan fest, sich nur Israeli-

ten zuzuwenden?42 

Ließ Jesus sich schließlich belehren? 

Eine Auslegung, die in heutiger Zeit oft ver-

treten wird, ist folgende: Jesus sei in der gän-

gigen Vorstellung befangen gewesen, Gottes 

Zuwendung gelte nur dem Volk Israel. Eine 

Art nationaler Engführung habe ihn be-

stimmt. Doch als die Frau ihm so kühn ent-

gegentrat und das Bildwort von den Hunden 

aufgriff und zu ihren Gunsten umbildete – 

da habe Jesus sich überzeugen lassen. Die 

entwaffnende Schlagfertigkeit der Frau, ge-

paart mit Glauben, habe Jesus eines Besse-

ren belehrt und seinen engen Blick geweitet. 

„Jesus lässt sich von der kanaanäischen Frau 
belehren und damit werden alle Rangord-

nungen auf den Kopf gestellt“, schreibt  
Irene Löffler und zitiert dann die Theologin 

Marie-Theres Wacker: „Den Vater, der 
barmherzige Mutter aller Menschen ist, er-

kennt der Sohn durch die Schwester aus den 

Heidenvölkern.“ 43  Erst nach dieser Begeg-

nung also sei Jesus richtig klar geworden, 

was sein himmlischer Vater eigentlich 

wollte. 

Die Vorstellung, dass Jesus ein Lernender 

war, sollte für Bibelleser nicht anstößig sein. 

Der Hebräerbrief hält fest, dass er bis in 

seine letzten Stunden hinein Gehorsam 

lernte, und zwar durch das, was er leiden 

musste (Hebräer 5,8). Aber passt diese Inter-

pretation zur Begegnung mit der kanaaniti-

schen Frau? Schon zuvor hat Jesus durchaus 

einmal einem Nichtjuden geholfen, dem 

Diener des Hauptmanns in römischen 

Diensten (Matthäus 8,5-13) – ohne grund-

sätzliche Bedenken. Und dass Gott letztlich 

alle Völker erreichen will, musste Jesus aus 

der Hebräischen Bibel bekannt sein. Der 

Prophet Jona hat diese Lektion gelernt und 

das nach ihm benannte Buch enthält diese 

klare Botschaft. Und gerade mit Jona hat 

sich Jesus viel beschäftigt, er hat sich oft mit 

ihm identifiziert, auch schon vor der Begeg-

nung mit der Kanaaniterin. Musste er also 

wirklich lernen, dass Gott auch zu den Hei-

den will? 

Entdeckungen der sozialgeschichtlichen 

Auslegung 

An dieser Stelle hilft uns eine Forschungs-

richtung weiter, die sich seit den 1970er-Jah-

ren entwickelt hat: die sozialgeschichtliche 

Bibelauslegung. Einer ihrer frühen Vertre-

ter in Deutschland ist der Neutestamentler 

Gerd Theißen. Zu dem Evangelienbericht 

über Jesus und die Kanaaniterin hat er 1984 

einen erhellenden Aufsatz geschrieben, der 

die Reaktion Jesus verstehbar macht.44 

Theißen lenkt die Aufmerksamkeit zu-

nächst auf die Herkunft der Frau, dann auf 

ihren sozialen Status und schließlich auf die 

wirtschaftlichen Verhältnisse in der Gegend 

damals. 

Die Begegnung ereignet sich im Gebiet 

von Tyrus und Sidon, und aus dieser Gegend 

kommt die Frau. Das Markusevangelium 

präzisiert, dass es eine „griechische“ Frau 



  26 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

war. Damit ist nicht gemeint, dass sie aus 

Griechenland stammte, es ist vielmehr eine 

kulturelle Bezeichnung. Sie war von der Kul-

tur des Hellenismus geprägt. Eine solche 

Prägung hatten in dieser Gegend vor allem 

die gehobenen Schichten. Die Wortwahl im 

Markusevangelium deutet einen gewissen 

Wohlstand der Frau an. Wir müssen uns also 

das Bild einer einigermaßen gebildeten, fi-

nanziell abgesicherten Frau machen. Sie ge-

hörte wahrscheinlich einer privilegierten 

Schicht an. 

Sie lebte in der ländlichen Umgebung in 

der Nähe von Tyrus. Diese Stadt war sehr 

reich: eine Handelsmetropole durch den 

Mittelmeerhafen und ein Industriezentrum 

mit Schwerpunkt auf Metallbearbeitung und 

auf Produktion wertvoller Purpurwaren, 

von Luxusgütern für die Oberschicht also. 

Die tyrischen Münzen gehörten zur härtes-

ten Währung im Altertum. Das Umland um 

diese Metropole war allerdings arm – vor al-

lem, weil die landwirtschaftlichen Flächen 

sehr gering waren. Wie konnte sich die Be-

völkerung dort mit Lebensmitteln versorgen 

– und wie wurde der Bedarf der Großstadt 

gedeckt? 

Man war von Importen abhängig. Dass 

Stadt und Umland von Getreideeinfuhr leb-

ten, ist mehrfach belegt, und zwar durch No-

tizen des Historikers Josephus und auch 

durch das Alte Testament, das berichtet: 

Schon zu Zeiten von Salomo exportierte Is-

rael Weizen nach Tyrus (1. Könige 5,22-25). 

Auch der Prophet Hesekiel kennt diese Han-

delsbeziehungen, wenn er zu Tyrus sagt: 

„Juda und das Land Israel waren deine Kun-
den; sie lieferten dir Weizen aus Minnit, 

Backwaren, Honig, Öl und Balsam im Aus-

tausch“ (Hes 27,17). Noch in neu-

testamentlicher Zeit war das so (vgl. Apg 

12,20). In Versorgungskrisen war Tyrus 

problemlos in der Lage, die ländlichen Ge-

treidevorräte aufzukaufen. 

Im Bericht von der Kanaaniterin stehen 

sich also zwei gegensätzliche Menschen ge-

genüber: die wohlhabende Frau aus der Ge-

gend, in der man von Weizenimporten lebt 

– und der Prophet aus Galiläa, aus dem 

Land, dessen Kornkammern geleert wur-

den, um die Handelsmetropole an der Küste 

zu ernähren.  

Auf diesem Hintergrund kann man das 

Jesuswort vom Brot, das den Kindern wegge-

nommen und den „Hunden“ gegeben wird, 
auch als prophetische Anklage verstehen: 

„Lasst zuerst die armen Leute im jüdischen 
Hinterland satt werden. Denn es ist nicht 

gut, das Brot der armen Leute zu nehmen 

und es den reichen Heiden in den Städten 

hinzuwerfen“ (Gerd Theißen). Hier sind wir 

mitten im Thema Ressourcengerechtigkeit 

angelangt! 

Strukturelle Sünde 

Nach diesem sozialgeschichtlichen Ansatz 

kritisiert Jesus also ein Individuum dafür, 

dass es in ungerechte Strukturen verfloch-

ten ist und davon profitiert. Ist so etwas für 

Jesus vorstellbar? Hat er nicht immer die 

einzelne Person und deren Verantwortung 

betont? Einzelne zur Umkehr gerufen? Ist 

nicht gerade charakteristisch für ihn, dass 

er von der Veränderung des Herzens aus-

geht und diese anstrebt anstatt der Verände-

rung der Umstände? 

Grundsätzlich stimmt diese Beobach-

tung. Doch es gibt auch einige Begegnun-

gen, in denen Jesus Nein zum Anliegen oder 



  27 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

zum Verhalten Einzelner sagt, obwohl das 

Verhalten von übergeordneten Strukturen 

bestimmt ist. 

› Schriftgelehrte und Pharisäer wollten ein 

Zeichen von Jesus sehen. Bis dahin hatte 

Jesus bereits Menschen geheilt, Zeichen 

lagen also vor, aber offenbar wollten sie 

eines, das eigens vor ihren Augen ausge-

führt wurde. Jesus lehnte das ab, und 

zwar mit Verweis auf die ganze „verdor-
bene Generation“. Die Fragesteller er-
scheinen hier nicht als Individuen, die 

ein falsches Anliegen haben, sondern sie 

sind Vertreter einer ganzen Struktur, die 

unter falschem Vorzeichen steht (Mt 

12,38-42).  

› Auf dem Tempelgelände vertrieb Jesus 

die Händler, Geldwechsler und Verkäu-

fer von Opfertieren. Damit zerstörte Je-

sus ihnen mindestens das Tagesgeschäft. 

Er kritisierte ganz offenkundig nicht die 

jeweils individuelle Gesinnung oder Pro-

fitgier, sondern das übergeordnete Sys-

tem, das zur Etablierung dieses Gewerbes 

geführt hat. Die Einzelnen mögen vorran-

gig davon motiviert gewesen sein, sich ih-

ren Lebensunterhalt zu sichern. Jesus 

aber bestreitet die Berechtigung dazu, 

weil das zugrundeliegende System in sei-

nen Augen falsch ist. Dass dies dem einen 

oder anderen einzelnen Händler gegen-

über ungerecht sein könnte, fällt für Je-

sus nicht ins Gewicht. 

Auf diesem Hintergrund ist es nicht un-

denkbar, dass Jesus das Anliegen einer ein-

zelnen Frau zunächst abweist, weil sie sich 

gar nicht dessen bewusst ist, dass sie in un-

gerechten Strukturen lebt und daraus Nut-

zen zieht. 

Jesus spricht als Prophet 

Wenn Jesus eine solche Kritik anklingen las-

sen wollte, dann stünde er in guter prophe-

tischer Tradition: Auch Jesaja, Hosea, Micha 

und andere haben wirtschaftliche Ausbeu-

tung der Armen im Namen Gottes angepran-

gert. 

Aber ist dies der richtige Moment, von 

ökonomischen Sünden zu sprechen, wenn 

da eine verzweifelte Mutter vor Jesus steht, 

die nichts sehnlicher wünscht, als dass ihre 

Tochter gesund wird? Doch, es kommt vor, 

dass Jesus, bevor er heilt, das Thema Sünde 

anschneidet. So war es auch beim Gelähm-

ten in Kapernaum (Mk 2,1-12). Erst sagte Je-

sus: „Mein Sohn, deine Sünden sind dir ver-
geben“, und danach: „Steh auf, nimm deine 
Matte und gehe nach Hause“. Ist das un-
barmherzig? Nun, wenn die Heilung am 

Ende auf allen Gebieten passiert, körperlich 

und in der Gottesbeziehung, dann ist das 

nicht unbarmherzig, sondern doppelt barm-

herzig. 

Die Reaktion der Frau zeigt, dass sie die 

Kritik von Jesus offenbar verstanden hat. 

Das zeigt ihre Antwort: „Das ist wahr, Herr.“ 
Die Frau erkennt an, was ist. Ja, sie gehört zu 

den „Haushunden“, denen man das Brot der 
Kinder gibt. Sie gehört zu denen, die von ei-

ner Umverteilung zu Lasten anderer profi-

tieren. Doch dabei bleibt sie nicht stehen. 

Ihr Vertrauen ist ungebrochen. Dieses Ver-

trauen hat sie schon vorher klar ausgespro-

chen, als sie Jesus „Sohn Davids“ nannte: 
eine Ehrenbezeichnung, ja mehr noch, eine 

messianische Anrede. Auch jetzt ist sie vol-

ler Erwartung: Der reiche Gott wird auch für 

uns Heiden, die wir unsere Verfehlung an-

erkennen müssen, etwas übrig haben – und 

Jesus ist derjenige, der es geben kann. 



  28 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Diesen Glauben bekennt die Frau, und da-

raufhin handelt Jesus. Die Tochter wird be-

freit und gesundet. 

Hat die Kanaaniterin Jesus also doch 

überredet? Hat Jesus sich umstimmen las-

sen? Hat sie ihn eines Besseren belehrt? 

Wenn die skizzierte sozialgeschichtliche 

Deutung in die richtige Richtung zeigt, war 

Jesus nicht prinzipiell unwillig gewesen und 

auch nicht in nationaler Engführung befan-

gen. Sondern als Prophet hat er Unrecht an-

gesprochen, als Heiland hat er danach ge-

heilt. 

Schlussfolgerungen 

Für Jesus gibt es Situationen, in denen ein 

„geistliches Geschehen“ blockiert ist, wenn 
eine strukturelle Sünde vorliegt, konkret: 

wenn keine Ressourcengerechtigkeit 

herrscht. „Geistliches Geschehen“ ist dabei 
wie folgt zu verstehen: Die Heilung eines 

Menschen ist natürlich eine leibliche Ange-

legenheit. Das gesamte Leben ist durch eine 

Heilung positiv betroffen und nicht nur ein 

abgrenzbarer religiöser oder geistlicher Sek-

tor. Solch eine Heilung ist Einbruch des Rei-

ches Gottes in die vorfindliche Welt. Sie ist 

nicht allein aus diesseitigen Kräften zu be-

wirken. Am Werk ist hier nicht Gott als 

Schöpfer, sondern Gott als Neuschöpfer – 

wobei „Gott“ hier trinitarisch gemeint ist. In-
sofern kann man die Heilung auch als „geist-
liches Geschehen“ bezeichnen. 

 

Diese geistliche Ebene ist also nicht unab-

hängig von der materiellen Ebene, von ge-

rechten Verhältnissen. Es gibt Situationen, 

in denen erst die äußeren Verhältnisse er-

neuert werden müssen, und zwar in Rich-

tung Ressourcengerechtigkeit, bevor sich et-

was Geistliches ereignen kann. Dieser Zu-

sammenhang ist Jesus so wichtig, dass er so-

gar die dringend nötige Heilung eines Mäd-

chens (das selbst wohl am allerwenigsten an 

den ungerechten Verhältnissen beteiligt ist) 

zurückstellt. Das Reich Gottes muss sich auf 

den Umgang miteinander auswirken, und 

dann kann es auch zum gewünschten Kon-

takt mit Gottes Kraft kommen. Der Zusam-

menhang ist also ganz ähnlich gelagert wie 

beim Mahl des Herrn in Korinth, wo die Be-

gegnung mit Christus im Mahl auch nicht 

möglich war, solange unter den Feiernden 

Ungerechtigkeit herrschte. 

Natürlich ist das Ringen um Gerechtig-

keit Konsequenz des Evangeliums. Es gehört 

zur Nachfolgeethik. Konsequenz darf aber 

nicht heißen: eine austauschbare Folge un-

ter vielen anderen. Paulus und Jesus zeigen 

einen so engen Zusammenhang auf, dass 

man die Gerechtigkeit schon zum Kern des 

Evangeliums zählen muss. „Denn das Reich 

Gottes ist nicht Essen und Trinken, sondern 

Gerechtigkeit [!] und Friede und Freude im 

Heiligen Geist“ (Röm 14,17). Gottesbezie-
hung kann man nicht leben und erfahren 

ohne geklärte Beziehung zu den Nächsten 

(vgl. Mt 6,14-15), und das bis ins Materielle 

hinein (vgl. Lk 10,25-37). 



  29 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

4. Generationengerechtigkeit 

Im Fokus: 2. Mose 20,12; 2. Korinther 12,14b. Grundgedanke: Die Ethik der Bibel kennt eine 

Verantwortung der Generationen füreinander. Wir dürfen nie nur an die eigene Generation den-

ken. Dieser Grundsatz muss auch für die nachfolgenden Generationen gelten, insbesondere in 

materieller Hinsicht. Das Gebot der Elternehre lässt sich daher auch auf die eigenen Nachkom-

men hin „spiegeln“.  
 

4.1 Ehre deinen Sohn und deine Tochter 

Vater und Mutter zu ehren ist Bestandteil 

der Zehn Gebote (2Mo 20). Dieses Gebot hat 

einen sehr konkreten Sinn, vor allem auch 

in materieller Zuspitzung: „Das Gebot, die 
Eltern zu ehren (V. 12) richtet sich wie alle 

anderen an Erwachsene im Hinblick auf 

ihre alternden Eltern, die nicht ‚ausgesetzt‘, 
sondern versorgt werden sollen.“45 Dass „eh-
ren“ auch materielle Zuwendung einschlie-
ßen kann, zeigt das Gebot in Sprüche 3,9-10, 

und wie dem Dekaloggebot ist auch diesem 

weisheitlichen Gebot eine Verheißung ange-

fügt: „Ehre Jahwe mit deinem Besitz, mit 
dem Besten von dem, was du erntest. Dann 

füllen sich deine Scheunen mit Korn und 

deine Fässer mit jungem Wein.“ 

Der Sinn des Gebotes 

Hans-Joachim Kraus, ein systematischer 

Theologe, der von der Exegese des Alten 

Testaments herkommt (eine sehr bemer-

kenswerte Kombination!), hat zwei traditio-

nelle Verständnisse des Elterngebotes mit 

guten Gründen abgewiesen:  

› „Vater und Mutter“ seien Symbolbegriffe 
für gesellschaftliche oder politisch über-

geordnete Instanzen. (So hat es unter an-

derem Luthers Großer Katechismus 46 

und der Heidelberger Katechismus47 auf-

gefasst.) 

› Das Gebot ziele auf bedingungslose Un-

terordnung und strengen Gehorsam ge-

genüber den Eltern.  

Demgegenüber bestimmt er die Adressa-

ten des Gebotes genauer, nämlich als  

„herangewachsene Söhne und Töchter, de-

nen die Verantwortung für die Durchset-

zung des Lebensrechtes ihrer alternden El-

tern auferlegt wird“. Dazu gehören „materi-
elle[…] Leistungen“, aber auch „der Respekt 
vor Erfahrungen und Leiden, Erschöpfun-

gen und Schwächen, die kritische, aber 

freundliche Stellungnahme zu Traditionen 

und Bräuchen, der Beistand und die liebe-

volle Hilfeleistung in den kleinen und gro-

ßen Nöten.“48  

Die Eltern werden in diesem Gebot wahr-

genommen als Menschen, 

› die nur noch begrenzte Handlungsmög-

lichkeiten haben, 

› die abhängig sind vom Verhalten ande-

rer, 

› die ihre Lebensgrundlage nicht mehr al-

lein sichern können, 

› deren Auskommen gefährdet ist, wenn 

nicht andere, Stärkere, Handlungsfähi-

gere sich dessen annehmen. 

Wie schon Paulus betont hat, ist dieses 

Gebot das erste, das mit einer Verheißung 

verknüpft ist. Sie gilt den Adressaten des 



  30 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Gebotes. Damit ist zugleich eine weitere 

Verknüpfung ausgesprochen:  

› Das eigene Wohlergehen ist gebunden an 

das Verhalten gegenüber der „benach-
barten“ Generation. 

› Gefordert ist eine generationsübergrei-

fende Blickweise. 

› Insofern die Elterngeneration von Gott 

das Recht auf Ehre und Versorgung zuge-

sprochen bekommt, geht es hier um Ge-

nerationengerechtigkeit. 

Die Anwendung des Gebotes 

Für die Aktualisierung dieses Gebotes ist 

nun eine weiterführende Überlegung we-

sentlich. Wenn von Gottes Volk Generatio-

nengerechtigkeit gefordert ist; wenn das ei-

gene Wohlergehen an das Verhalten gegen-

über der nächstliegenden Generation ge-

bunden ist – muss dies nicht auch in die an-

dere Richtung gelten, nicht nur im Blick auf 

Generation vor uns, sondern auch auf die 

Generation nach uns? 

In der Tat scheint eine „gespiegelte“ An-
wendung und Aktualisierung sachgemäß zu 

sein. Das zeigt schon die innerbiblische Aus-

legung und Anwendung des Gebots durch 

Paulus in Epheser 6,1-4. Die direkte Schluss-

folgerung zieht Paulus aus 1. Mose 20,12 für 

die Kinder (und fügt eine weitere, neutesta-

mentlich sehr starke Begründung und Aus-

führungsbestimmung hinzu: „in dem 
Herrn“). Ganz symmetrisch fügt er eine ent-
sprechende sinngemäße und spiegelbildli-

che Weisung für die Väter hinzu. Das führt 

uns auf die Spur, dass es hermeneutisch 

sinnvoll oder sogar geboten sein kann, ein-

zelne Weisungen der Heiligen Schrift auch 

„gespiegelt“ anzuwenden. 

Hermeneutische Zwischenüberlegung 

Es gibt Zusammenhänge, in denen die Bibel 

selbst solche gespiegelten Aktualisierungen 

vornimmt: 

› „Im Zweiten Brief an die Korinther wird 
ein Zitat aus 2Sam 7,14 ausdrücklich um 

die T[öchter] ergänzt (‚und ich werde 
euch Vater sein und ihr werdet mir Söhne 

und T[öchter] sein‘ 2Kor 6,18).“49 

› Die Haustafeln im Epheser- und Kolos-

serbrief (Eph 5,21–6,9; Kol 3,18–4,1) sind 

gleichermaßen im Blick auf Männer und 

Frauen, Sklaven und Herren, Kinder und 

Eltern ausgeführt, im 1. Petrusbrief für 

Sklaven, Frauen und Männer (2,18–3,7 

oder 12) sowie, abgesehen von einer 

Haustafel, für Gemeindeälteste und Jün-

gere (5,1-7). 

› Die Anweisungen für Diakone im 1. 

Timotheusbrief werden spiegelbildlich 

auch für Diakoninnen ausgeführt (3,8-

13). 

› Paulus führt seine Richtlinien für Ehe-

leute explizit für Männer wie für Frauen 

aus (1Kor 7,1-7.32-35). 

› Jesus schöpft eine ganze Reihe von 

Gleichnissen, die jeweils dasselbe Aussa-

geziel haben, aus der Lebenswelt sowohl 

von Männern als auch von Frauen.50 

Darüber hinaus gibt es Themen, bei de-

nen die Wenigsten bestreiten würden, dass 

man sie spiegelbildlich auch auf die „gegen-
überliegende“ Personengruppe beziehen 
muss: 

› Jesus nennt seine Nachfolger „Brüder“ 
(Mt 23,8), doch in der Sache muss es auch 

für „Schwestern“ gelten: „Einer ist euer 
Meister“.  



  31 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

› Wenn die Apostelgeschichte und die Pau-

lusbriefe „Brüder“ ansprechen, sind 
„Schwestern“ selbstverständlich nicht 
ausgenommen. 

› Was Paulus über die angemessene Hal-

tung von Vätern ihren Kindern gegen-

über anordnet (Eph 6,4; Kol 3,21), muss 

ebenso für Mütter gelten. 

Auch in anderen theologischen Fragen ist 

spiegelbildlich-sinngemäße Anwendung 

richtig: 

› Merkmal eines falschen Propheten ist für 

den 1. Johannesbrief, dass jemand eine 

defizitäre Christologie hat, indem er be-

streitet, dass Christus „im Fleisch“, also 
als echter Mensch gekommen ist (4,1-3). 

Die theologische Frontstellung ist heute 

weithin die umgekehrte: Viele bekennen 

Jesus als Menschen, als Propheten, als 

Gesandten Gottes, bekennen sich aber 

nicht zu seiner Gottessohnschaft bzw. zu 

seiner Göttlichkeit. Es ist zweifellos ganz 

im Sinne des 1. Johannesbriefes, diese 

Auffassung spiegelbildlich ebenfalls als 

antichristlich zu bezeichnen. 

Schlussfolgerung 

Auf diesem Hintergrund ist es sachgemäß, 

das Elterngebot auch spiegelbildlich so aus-

zulegen: 

„Ehre deinen Sohn und deine Tochter, damit 
deine Tage lang währen in dem Land, das der 

Herr, dein Gott, dir gibt.“  

Und das ist dann auch auf die materiellen 

Lebensgrundlagen zu beziehen. Insbeson-

dere ist einer Generation nicht erlaubt, die 

Lebensgrundlagen der folgenden Genera-

tion aufzuzehren oder so zu stören, dass 

diese nachfolgende Generation kein Aus-

kommen mehr hat. 

Wenn wir an den ökologischen Ressour-

cenverbrauch in unserer Zeit denken und an 

die Sorgen, die sich die nachfolgenden Ge-

nerationen darüber machen, dann besteht 

diese Generation ja tatsächlich aus Men-

schen, 

› die demgegenüber begrenzte Handlungs-

möglichkeiten haben, 

› die abhängig sind vom Verhalten ande-

rer, 

› die ihre Lebensgrundlage nicht allein si-

chern können, 

› deren Auskommen gefährdet ist, wenn 

nicht andere, Stärkere, Handlungsfähi-

gere sich dessen annehmen. 

Das ist exakt die Beschreibung der Perso-

nengruppe, die vom Gebot in 2. Mose 20,12 

geschützt werden soll (s.o.). Die begrenzten 

Handlungsmöglichkeiten der nachfolgen-

den Generationen leiten sich ab a) aus der 

momentanen demografischen und daher 

auch politischen Überlegenheit der gebur-

tenstarken Jahrgänge und b) aus den Tatsa-

chen, die diese Jahrgänge durch ihren Kon-

sum geschaffen haben und die nicht leicht 

rückgängig zu machen oder sogar schon völ-

lig irreversibel sind. 

Beachten wir die Verknüpfung, die das 

Elterngebot zieht: Das eigene Wohlergehen 

ist gebunden an das Verhalten gegenüber 

der „benachbarten“ Generation. Die Jahr-
gänge, die keine Generationengerechtigkeit 

gegenüber den nächstliegenden Generatio-

nen üben, sägen demnach am eigenen Ast; 

ihre Selbstbezogenheit wird ihnen schwer 

auf die Füße fallen. Das ist empirisch nicht 



  32 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

sofort aufweisbar. Wer seine eigenen Eltern 

nicht auskömmlich versorgt, kann ja 

dadurch zunächst seinen eigenen Wohl-

stand steigern, weil die eigenen Ressourcen 

nicht geteilt werden. Ebenso kann eine heu-

tige Generation unbekümmert Ressourcen 

verbrauchen: Dass damit die ökologischen 

(und in der Folge wohl auch ökonomi-

schen51) Grundlagen der nachkommenden 

Generation beschädigt sind, spürt man nicht 

unbedingt selbst, Spätere müssen es ausba-

den. Auf diesem Hintergrund müssen wir 

die Verheißung im Elterngebot als prophe-

tisch verstehen. Es ist eine an eine Bedin-

gung geknüpfte Verheißung, und im Um-

kehrschluss wird sie zum prophetischen Ge-

richtswort. 

4.2 Generationsübergreifendes Denken 

einüben 

Dass jede Generation mit den vorhergehen-

den und den nachfolgenden Generationen 

verflochten ist, muss man Menschen der 

verschiedenen Gesellschaftsformen im Al-

ten und Neuen Testament nicht extra aufzei-

gen; der Zusammenhang ist völlig selbstver-

ständlich. Paulus kann ein entsprechendes 

Argument deshalb überzeugend verwen-

den, weil die Plausibilität eben unbestritten 

ist: 

 

Damit ist ein Fürsorge- und Verantwor-

tungsgefälle benannt. Das Ergehen der 

Nachkommen hängt vom Verhalten der El-

terngeneration ab. Das bezieht sich längst 

nicht nur auf materielle Versorgung, 

sondern auf die gesamte Lebensführung: ob 

sie verantwortlich, weise und in der Rück-

bindung an Gott geschieht.  

Modellfall 1: Psalm 37 

Psalm 37 zeigt diesen Zusammenhang auf, 

insbesondere in den Versen 11.18.22.25-

29.34-38: Leben in Gottesfurcht legt die 

Grundlage für Segen in der kommenden Ge-

neration. Die Erwähnung des Landbesitzes 

hat dabei klar eine materielle Dimension, es 

geht um Acker- oder Weideland. Heute wis-

sen wir, dass die ökonomische Funktion sol-

chen Landes nur gegeben ist, wenn die öko-

logische Funktion intakt ist. Die direkte Ver-

pflichtung zur ökologischen Sorgsamkeit 

formuliert Psalm 37 natürlich nicht. Hier 

geht es um den allgemeinen Zusammen-

hang eine Segensfolge für die „Kinder“. 

Modellfall 2: Psalm 102 

Bemerkenswert ist auch das generations-

übergreifende Denken in Psalm 102. Der 

Psalm beginnt mit der Klage über eine indi-

viduelle gegenwärtige Bedrängnis und er 

blickt hoffnungsvoll-prophetisch voraus auf 

ein Handeln Gottes an den kommenden Ge-

nerationen, kollektiv (V. 14-23). Im Rahmen 

dieses weit gespannten Ausblicks ordnet 

sich die eigene gegenwärtige Not ein. Sie do-

miniert das Bittgebet nicht mehr. Kraft er-

wächst aus dem Trost, dass der Segen Gottes 

zwar nicht jetzt dem Beter selbst, aber den 

kommenden Generationen zukommen wird 

(V. 19.29). Daraus lassen sich keine direkten 

ethischen Richtlinien ableiten. Wohl aber 

kann man an diesem Psalm das generations-

übergreifende Denken einüben.  

Und solches Denken wird dann doch 

auch die ethische Grundeinstellung prägen: 

Denn die Kinder sollen nicht für die 
Eltern Schätze sammeln, sondern die 
Eltern für die Kinder.  

 

 2Kor 12,14b 

 



  33 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

„Wie selbstverständlich nimmt unsere Ge-

sellschaft es hin, dass künftige Generatio-

nen den Preis für unseren heutigen Lebens-

stil bezahlen müssen. Eine Korrektur kann 

nur dann passieren, wenn wir das Stichwort 

Generationengerechtigkeit neu entdecken. 

Psalm 102 leitet uns dazu an, obwohl er den 

ökologischen Aspekt gar nicht im Blick hat. 

Dieser Psalm weist uns in eine Lebenshal-

tung ein, die das Entscheidende für die kom-

menden Generationen erwartet – selbst 

wenn es zulasten des gegenwärtigen Glücks 

geht. Der Psalm nimmt vorweg, was Paulus 

später schreiben wird und was wir neu ein-

üben müssen: ‚Denn die Kinder sollen nicht 

für die Eltern Schätze sammeln, sondern die 

Eltern für die Kinder‘ (2. Kor 12,14).“52 

Weitere Beispiele 

Generationsübergreifend haben auch Jere-

mia, Jesus und Paulus gedacht; die beiden 

Letztgenannten nicht in materieller Hin-

sicht: 

› Die Prophetie Jeremias fordert die Juden 

im babylonischen Exil auf, nicht nur ihre 

momentane Not zu beklagen, sondern 

den nachfolgenden Generationen eine 

Lebensgrundlage zu schaffen: „Baut euch 
Häuser und wohnt darin! Legt Gärten an 

und genießt ihre Früchte! Heiratet und 

zeugt Kinder! Verheiratet eure Söhne und 

Töchter, damit auch sie Kinder bekom-

men! Eure Zahl dort soll zunehmen und 

nicht abnehmen“ (Jer 29,5-6). Jeremia 

hatte wohl mehr als eine nachfolgende 

Generation im Blick, wenn er von einer 

Exilsdauer von 70 Jahren ausging (Jer 

25,11-12). Doch auch nach dem Freilas-

sungs-Edikt des Perserkönigs Kyros blie-

ben viele Juden weiterhin in Babel woh-

nen. Jeremias prophetische Anweisung 

war also in weitgespanntem Maße zu-

kunftsträchtig. 

› Jesus hat in seiner drei Jahre dauernden 

Arbeit für Gottes Reich bewusst über die 

Gegenwart hinausgedacht, wenn er die 

spätere Verkündigung des Evangeliums 

im Blick hat (Mk 14,9) und wenn er für 

diejenigen betet, die durch das Wort sei-

ner momentanen Jünger zum Glauben 

kommen werden (Joh 17,20). 

› Paulus sorgt für die Zukunft der Evange-

liumsverkündigung und für die Zukunft 

der Gemeinden vor, wenn er seine Bot-

schaft der nachfolgenden Generation (in 

Person von Timotheus) anvertraut und 

diesen auffordert, das Anvertraute wie-

derum anderen Menschen weiterzuge-

ben (2Tim 2,2). 

Weder Jesus noch Paulus haben hier öko-

logische Themen im Sinn. Aber sie lassen et-

was von der gebotenen generationsüber-

greifenden Verantwortung erkennen. 

Schlussfolgerungen 

Jede Generation hat gegenüber der nachfol-

genden ein Verantwortungsgefälle. Zu einer 

ähnlichen Folgerung kommt der bereits zi-

tierte Hans-Joachim Kraus. Er geht von der 

Eigentumsbeschreibung „Die Erde ist des 
Herrn“ in Psalm 24,1 aus und leitet daraus 
ab: „Damit ist jeder grenzenlosen Verfü-

gungsgewalt und Hybris eine unüber-

schreitbare Schranke gezogen. Auch wird 

vom Menschen biblisch so gesprochen, daß 

er in eine mitkreatürliche Solidarität einge-

wiesen ist, und in einer Generationenfolge 

sich vorfindet, die all sein Handeln bemißt. 

Nur in hybrider [anmaßend-überheblicher] 

Übersteigerung seiner Menschlichkeit und 

Geschöpflichkeit kann der Mensch sich auf 



  34 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

den Weg uneingeschränkter Ausbeutung 

der geschaffenen Welt begeben und seine 

Mittel und Möglichkeiten ohne Bedenken 

ausschöpfen.“53 

Etwas gelassener, aber nicht weniger 

pointiert sagt es der Arzt und Journalist 

Eckart v. Hirschhausen: „Ich finde, da be-
kommt das zentrale Thema des Christen-

tums, die Nächstenliebe, eine ganz neue Be-

deutung. Können wir die Nächsten auch lie-

ben, wenn sie noch nicht geboren sind? 

Können wir so etwas wie ‚Übernächsten-
liebe‘ entwickeln?“ 54  Und abgesehen vom 

christlichen Kontext hat er eine Formulie-

rung geprägt, die wiederum für biblische 

Ethik relevant ist: Die Enkelfähigkeit. „Der 
Maßstab muss jetzt sein: Haben wir enkelfä-

hig regiert? Haben wir Einfluss genommen 

auf die entscheidenden Jahre der Mensch-

heitsgeschichte?“55 

„Übernächstenliebe“ und „Enkelfähig-
keit“ sind prägnante Begriffe, die in der Dis-
kussion unter Christen eine große Rolle 

spielen sollten. 

Gegenprobe: Die synchrone Sünde 

Ein Gegenbeispiel für diese Haltung ist der 

judäische König Hiskia, der nicht in jeder Si-

tuation Gott so treu und so vorbildlich war 

wie die meiste andere Zeit seines Lebens. 

Nachdem Gott ihn von einer tödlichen 

Krankheit genesen ließ, nahm er die Gratu-

lationen einer ausländischen Gesandtschaft 

entgegen. Dass er ihnen dabei all seine 

Schätze vorführte, wertet der Prophet Jesaja 

negativ und kündigt an, dass es mit diesem 

Schätzen bald vorbei sein werde. Ausdrück-

lich bezieht sich dieses Gericht auf die nach-

folgenden Generationen. Doch Hiskia gibt 

sich recht unbekümmert: 

 

Der Parallelbericht in 2. Chronik 32,30-31 

sieht in Hiskias Verhalten eine Probe, die 

der König nicht bestanden hat: „Da ließ Gott 

ihn allein, um ihn auf die Probe zu stellen, 

damit er alles erkannte, was in seinem Her-

zen war.“ In der Bibelübersetzung von Her-
mann Menge ist Vers 19 überschrieben mit: 

„Hiskias gottergebene, aber reuelose Ant-

wort“. Klar ist, dass Hiskia hier ein belasten-
des Erbe hinterlässt. Das angekündigte ba-

bylonische Exil ist nicht (allein) im Fehlver-

halten Hiskias begründet, es hat viel weiter 

reichende Ursachen.56 Doch Hiskia, der pri-

vilegiert wird, einen Blick in das Gerichts-

handeln der Zukunft zu werfen, tut auch 

nichts dazu, um Gott von seinem Vorhaben 

abzubringen, etwa indem er Fürbitte ein-

legt. Insofern hat er seinen Anteil daran, ein 

belastendes Erbe zu hinterlassen. Hiskia hat 

auf eine bestimmte Art gesündigt, und in-

dem ihm die Folgen, soweit sie ihn nicht 

selbst betreffen, egal sind, begeht er so et-

was wie eine „synchrone Sünde“. Sie besteht 
in der Verantwortungslosigkeit für die kom-

menden Generationen. 

„Eines Tages wird der ganze Reich-
tum in deinem Palast, alles, was du 
und deine Vorfahren angehäuŌ ha-
ben, nach Babylon weggeschaŏ wer-
den. Nichts wird übrig bleiben, 
spricht Jahwe. Und von deinen Enkel-
söhnen, deinen Nachfahren, die du 
gezeugt haben wirst, wird man einige 
nach Babylon bringen. Sie werden 
den König dort in seinem Palast be-
dienen.‘“  Da sagte Hiskija zu Jesaja: 
„Das Wort Jahwes, das du mir gesagt 
hast, ist gut.“ Und er fügte hinzu: 
„Wenn nur zu meinen Lebzeiten Frie-
den und Sicherheit herrschen!“  

 

 2Kön 20,17-19 



  35 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

4.3 Einordnung in den größeren Kontext 

Die gebotene Verantwortung für die nach-

folgenden Generationen lässt sich noch in 

einen größeren Kontext einzeichnen. 

Historische Praxis der Kriegsführung 

Schon seit aller Zeit gehörte es zur Kriegs-

strategie, die landwirtschaftlichen Ressour-

cen des Feindes zu zerstören. So rühmte sich 

der ägyptische Pharao Merenptah auf einer 

Siegesstele aus dem Jahr 1209/08 v. Chr., 

dass er viele Völker und Städte unterworfen 

hat. Über Israel ließ er schreiben: „Israel ist 
verwüstet, sein Same ist nicht (mehr) da.“ 
Damit ist vermutlich nicht die völlige Auslö-

schung des Volkes gemeint – Israel hat ja 

noch weiter existiert –, sondern die Zerstö-

rung der Feldfrüchte. Auch vom neuassyri-

schen König Salmanassar III. (858-824 v. 

Chr.) ist eine Inschrift bekannt, in der er 

sich rühmt, die Fruchtbaum-Gärten von Kö-

nig Hasaël niedergemacht zu haben.57  

Auch in der biblischen Berichterstattung 

liest man von solcher Kriegstaktik: 

› der Midianiter gegen Israel (Ri 6,4-6) 

› Israels gegen die Philister (Ri 15,4-5) 

› Israels gegen Moab (2Kön 3,19) 

› Babylons (Assyriens) gegen Syrien/Da-

maskus (Jdt 2,27) 

› Babylons gegen (Israel? und) den Liba-

non (Jes 14,8, sofern die Übersetzung 

„Wacholderbäume“ zutrifft und Wachol-
der als Fruchtpflanze aufgefasst ist) 

Die Lebensgrundlage der Zukunft zu 

schädigen ist also eine Kriegshandlung. Da-

mit ist der heutige Ressourcenverbrauch der 

Industriestaaten nicht unmittelbar 

vergleichbar, er geschieht nicht in kriegeri-

scher Absicht. Doch im Ergebnis läuft auch 

dies darauf hinaus, dass künftige Ressour-

cen gemindert werden. Das passiert auch 

durch indirekte Folgen des konsumorien-

tierten Lebensstils, z. B. durch die fort-

schreitende Versteppung mancher Regio-

nen als Klimawandel-Folge und durch den 

Rückgang von Biodiversität. Als Nutznießer 

der industriestaatlichen Lebensmöglichkei-

ten müssten wir uns klar darüber sein, in 

welchem Zusammenhang die Folgen unse-

res Konsums stehen und womit sie ver-

gleichbar sind – nämlich mit einer Kriegs-

führung gegen die Nachkommen. 

Gottes Gericht über nachfolgende 

Generationen 

An zentralen Stellen der Bibel findet sich die 

Ankündigung Gottes, dass er die Schuld der 

„Väter“ an den nachfolgenden Generationen 
heimsuchen will (2Mo 20,5-6; 34,7). Dabei ist 

betont, dass seine Gnade unverhältnismäßig 

viel weiter reicht und länger anhält. Den-

noch bereitet es vielen Bibellesern Mühe, 

dass Menschen etwas ausbaden müssen, 

was sie selbst gar nicht verursacht haben, 

sondern von ihren Eltern und Großeltern 

verschuldet wurde. Die Frage nach Gottes 

Gerechtigkeit kommt auf; das Ahnden der 

Schuld in späteren Generationen erscheint 

uns schlicht ungerecht. Auch in der Bibel 

selbst wird dieser Grundsatz später hinter-

fragt und prophetisch aufgehoben (Hes 18).  

Allerdings muss ja unsere Einschätzung – 

„das ist ungerecht!“ – dann konsequenter-

weise auf uns selbst zurückfallen, wenn un-

sere Gesellschaft weithin so lebt, wie Gott es 

für sein Handeln beschreibt und wie wir es 

als Grundsatz ablehnen: Kommenden Gene-

rationen die Pflicht aufzuerlegen, dass sie 



  36 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

die negativen Folgen unserer gegenwärtigen 

Sünde tragen müssen, kann nach unseren 

eigenen Maßstäben nicht recht sein. 

Gottes Absicht: Segen 

Abschließend müssen wir uns noch einmal 

Gottes Ziele in Erinnerung rufen. Es war von 

Sünde und Gottes Gericht die Rede. Grund-

sätzlich aber steht unser gerechtes Verhal-

ten unter einer Segensverheißung. Auf sie 

zielt das Elterngebot: „damit deine Tage lang 

währen in dem Land, das der HERR, dein 

Gott, dir gibt“ (2Mo 20,12). Auch Psalm 37 
zeigt diesen Segenszusammenhang auf:  

 

Und auch der Grundsatz, den Paulus zi-

tiert (2Kor 12,14b), zielt auf die Versorgung 

der nachfolgenden Generation. Indem wir 

recht leben und handeln, haben wir also die 

Möglichkeit, „segens-generativ“ zu sein. 

Nie sah ich die Gerechten verlassen, 
nie ihre Kinder auf der Suche nach 
Brot. Immer können sie freigebig lei-
hen und ihre Kinder werden zum Se-
gen. Meide das Böse und tue das 
Gute! Dann wohnst du für immer im 
Land.  

 

 Ps 37,25b–27 

 



  37 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

5. Globale Solidarität 

Im Fokus: 1. Petrus 5,9; Hebräer 13,3. Grundgedanke: Zur christlichen Verantwortung gehört 

eine globale Orientierung; Solidarität muss grenzenlos sein. 

 

Globalisierung zur Zeit des Neuen 

Testaments 

Auf den ersten Blick könnte man denken, 

Globalisierung sei eine relativ neue Erschei-

nung, die erst im 20. Jahrhundert aufkam. 

Sie wurde möglich durch das weltweit ge-

spannte Netz von Informationen, das in die-

sem Maß vorher nicht da war. 

Weltweite Verbundenheit gab es aller-

dings auch schon früher, auch schon zur 

Zeit des Neuen Testaments. „Welt“ bedeutet 
dabei: die damals bekannte Welt; die Kultu-

ren, von denen man wusste. Im Neuen Tes-

tament ist das im Wesentlichen deckungs-

gleich mit dem Römischen Reich und an-

grenzenden Gebieten (Barbaren und 

Skythen, Kol 3,11). Damit ist durchaus ein 

interkontinentaler Raum angesprochen 

(wenn man Europa und Asien als Kontinente 

unterscheiden will; auf jeden Fall ist der af-

rikanische Kontinent noch hinzuzuneh-

men). 

Die Infrastruktur des Römischen Reiches 

ermöglichte solche „globalen“ Beziehungen. 
Es gab gut ausgebaute Fernstraßen, außer-

dem viele Möglichkeiten, auf Schiffen mit-

zureisen. Für Paulus wurde errechnet, dass 

er im Laufe seines Lebens ca. 25 000 Kilome-

ter gereist ist, davon ca. 14 000 Kilometer 

über Land.58 Das Neue Testament gibt uns 

auch abgesehen von Paulus einen guten Ein-

blick, wie „mobil“ viele Christen damals wa-
ren. Man denke nur an die verschiedenen  

 

Wohnorte von Aquila und Priszilla (Rom, 

Korinth, Ephesus, wieder Rom; Aquila 

stammte ursprünglich aus der Region Pon-

tus am Schwarzen Meer; Apg 18,2). Für  

 

einen weiteren Mitarbeiter von Paulus  

namens Aristarch können wir seine Reisen 

von Thessalonich über Ephesus, Jerusalem 

und Cäsarea nach Rom nachzeichnen. 59 

Nach Rom sind offenbar noch viele weitere 

Christen übergesiedelt – Paulus lässt sie im 

Römerbrief grüßen, muss sie zuvor also an 

anderen Orten kennen gelernt haben. Auch 

die geplante Reise von Phöbe aus der Hafen-

stadt Kenchreä nach Rom (Röm 16,1-3) ist 

ein Beispiel. Zudem können wir einige Mig-

rationsbewegungen von Afrika nach Italien 

oder den Vorderen Orient nachweisen.60  

In etwas kleinerem Rahmen gab es über-

regionale Verbindungen zwischen den Ge-

meinden, die von Paulus gezielt hergestellt 

wurden. Nach einer ansprechenden These 

berief Paulus oft Mitarbeiter aus etablierten 

Gemeinden in eine neue Arbeit an einem an-

deren Ort. So beteiligte er die jungen Ge-

meinden an der Gründung neuer Gemein-

den.61 Dadurch entstand auch eine Art Netz-

werk. Die Gemeinden kannten sich unterei-

nander – zumindest durch einzelne Perso-

nen.  



  38 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Informiert sein als biblisches Gebot 

a) Der 1. Petrusbrief 

Über globale Vorgänge informiert sein: Das 

kann man nach dem 1. Petrusbrief von 

Christen erwarten. Gegen Ende des Briefes 

weist Petrus auf die stetige Bedrohung durch 

den Teufel hin und fährt fort: „Dem wider-

steht standhaft durch den Glauben, da ihr 

wisst, dass dieselben Leiden sich an eurer 

Bruderschaft in der Welt vollziehen“ (1Petr 
5,9). 

Bemerkenswert ist hier zunächst der 

weltweite Horizont. Die Adressaten des 

Briefes lebten über ein weites Gebiet ver-

streut: die ganze nördliche Hälfte der heuti-

gen Türkei, „ein Gebiet von etwa 300 km 
Breite und 1500 km Länge südlich des 

schwarzen Meeres, das westlich von dem 

Ägäischen Meer und östlich von Armenien 

begrenzt wird“ 62  (1Petr 1,1). Ihr Interesse 

soll aber den Christen in einem deutlich wei-

ter gespannten Radius gelten, eben „in der 
Welt“. 

Dabei prägt Petrus einen Ausdruck, der 

in den meisten Übersetzungen umschrieben 

wird, im Grundtext aber prägnant klingt: 

„eure Bruderschaft in der Welt“ (hier sicher-
lich generisch gemeint; vgl. 2,17, wo das-

selbe Wort steht). Christliche Gemeinschaft 

ist hier in globaler Ausdehnung gedacht. 

Dass diese weltweite christliche Gemein-

schaft von Leiden betroffen ist, das wissen 

die Adressaten des Briefs oder sie sollen es 

wissen. Das Verb steht im Grundtext als Par-

tizip, das als begründend (Elberfelder Bibel, 

Neue Genfer Übersetzung) oder als Impera-

tiv (Lutherbibel, Zürcher Bibel, Einheits-

übersetzung) verstanden werden kann. Falls 

Petrus das Wissen um das globale christli-

che Leiden voraussetzt, können wir es als 

Standard betrachten, an dem wir Maß neh-

men sollten. Falls dieses Wissen als Impera-

tiv geboten ist, ist die Verpflichtung dazu 

umso dringlicher. 

Die in Vers 9 genannten Leiden entspre-

chen der Situation, die auch sonst im 1. Pet-

rusbrief anklingt: keine systematische 

Christenverfolgung im ganzen Römischen 

Reich, aber scharfer Gegenwind in vielen 

Einzelfällen (2,12.19-20; 3,6 [Schrecken, 

Drohung, Einschüchterung]; 3,13-17; 4,4.12-

14.19). 

b) Weitere biblische Zusammenhänge 

Andere Stellen der Bibel zeigen, dass aus 

den Informationen, die man hat, eine per-

sönliche Verantwortung folgt. Im Kontext 

des persönlichen Umfeldes ist im Buch der 

Sprichwörter davon die Rede. Geboten ist, 

diejenigen zu retten, die auf dem Weg zur 

Hinrichtung sind oder anderweitigen Tö-

tungsabsichten zum Opfer fallen sollen (Spr 

24,11). Vielleicht ist nicht nur unmittelbare 

Todesgefahr gemeint, sondern es ist bildhaft 

von allgemeinerer Bedrängnis und Ausbeu-

tung die Rede (dies ist in Jakobus 5,4-6 der 

Fall). Die vorausgesetzte Situation umfasst 

eher, „dass Menschen aus lebensbedrohli-
chem Unrecht gerettet werden, zum Bei-

spiel Opfer von Gewaltverbrechern, bösarti-

gen Leuten und korrupten Regierungen“.63 

Ausdrücklich wird angemerkt, dass man 

sich hier nicht auf Unwissen berufen darf: 

„Wenn du sagst: Siehe, wir wussten nichts 
davon! –  ist es nicht so: der die Herzen prüft, 

der merkt es, und der auf deine Seele acht-

hat, er weiß es?“ (V. 12). Wissen verpflichtet. 

Und selbst wenn man keine Detail-



  39 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

kenntnisse hat, kann man sich nicht auf Un-

wissen herausreden.  

In überregionalen Kontext führt uns die 

Beobachtung an einem Bericht aus der 

Apostelgeschichte (11,24-30). Von Jerusalem 

nach Antiochia, von Judäa also nach Sy-

rien,64 kam der christliche Prophet Agabus 

und kündigte eine weltweite Hungersnot an 

(„die über den ganzen Erdkreis [griech.: 
‚Ökumene‘] kommen sollte“). Die antioche-
nische Gemeinde zog daraus die Schlussfol-

gerung, dass man eine Geldspende nach Ju-

däa senden sollte. Aus der Information mit 

globalem Horizont leitete man also überre-

gionales Handeln ab und beschränkte sich 

dabei auf eine definierte Zielstellung, auf 

ein Projekt in einer bestimmten Region, 

über 600 Kilometer entfernt.  

Das Bemerkenswerte dabei ist, dass die 

zugrundeliegende Information nicht ein-

fach aus einer Lageanalyse oder einem 

menschlichen Hilferuf stammte, sondern 

aus einer Prophetie. Demnach hatte Gott 

selbst Interesse daran, über eine globale 

Notlage zu informieren und zu überregional 

solidarischem Handeln zu veranlassen. 

Diese Art der christlichen Verbundenheit 

hat also hohen geistlichen Stellenwert und 

ist unmittelbar in Gottes Willen begründet. 

Empathie, obwohl es mir selbst besser geht 

Die Ebene der Information ist das eine. Im 

Neuen Testament kommt der Aspekt der 

globalen Empathie hinzu. Wir finden ihn in 

Hebräer 13,3: 

  

Sich in andere hineinversetzen 

Im Hintergrund steht die Erfahrung, auf-

grund des Bekenntnisses zu Christus inhaf-

tiert zu werden. Ein größeres Spektrum an 

Bedrängnissen scheint für die Adressaten 

des Hebräerbriefs der Vergangenheit anzu-

gehören: öffentliche Herabsetzung, Inhaf-

tierung, Konfiszierung von Besitztümern 

(10,32-34). Wer das nicht selbst erlitten 

hatte, war aber doch – empathisch – „Ge-
fährte derer“ geworden, „denen es so 
erging“ (Hebr 10,33). Damals gab es Mit-

empfinden mit den Gefangenen – und das 

soll sich jetzt fortsetzen. Dass die Leserin-

nen und Leser selbst momentan nicht im 

Gefängnis sitzen, fällt nicht so sehr ins Ge-

wicht, solange es andere gibt, die dies erlei-

den. „Zur echten Nächstenliebe gehört die 
Fähigkeit, sich selbst an die Stelle jemand 

anderes zu versetzen und fantasievolles Ein-

fühlungsvermögen zu zeigen. Dieses Ein-

fühlungsvermögen sollte auf alle Misshan-

delten ausgeweitet werden; wer selbst ‚im 
Leib‘ ist, kann sich von da aus gut vorstellen, 
wie es sich anfühlt, wenn einem dieselbe 

Misshandlung zugefügt würde“ (F. F. 
Bruce).65 

Als Grundlage für die erwartete Empathie 

gibt der Hebräerbrief die Erfahrung an, dass 

man selbst auch noch „im Leib“ ist. Damit ist 
vermutlich die Gebundenheit an die irdi-

sche Existenz gemeint. Sie bringt es mit sich, 

dass einem selbst bald ebenfalls das passie-

ren kann, was anderen bereits passiert ist. 

Der menschliche Leib ist verletzlich, zer-

brechlich, anfechtbar und bildet eine Be-

grenzung. 

Darüber hinaus wurde in der Bibelausle-

gung der Vorschlag einbracht, mit „Leib“ 
könnte die christliche Gemeinde benannt 

Gedenkt der Gefangenen als Mitge-
fangene; derer, die geplagt werden, 
als ⟨solche,⟩ die auch selbst im Leib 
sind! 



  40 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

sein, wie es dem Sprachgebrauch von Pau-

lus entspricht. Empathie wäre also geboten 

und möglich, weil alle Glaubenden Körper-

teile desselben Leibes sind, und „wenn ein 

Glied leidet, so leiden alle Glieder mit“ (1Kor 
12,26). Dass dies die Aussageabsicht des 

Hebräerbriefs sei, wird mehrheitlich be-

zweifelt, doch als Illustration ist dieser Ge-

danke auf jeden Fall zulässig und sinnvoll: 

In Apostelgeschichte 9,31 wird das zentrale 

Wort ekklēsía in überregionalem Sinne ange-

wendet, nämlich auf die Gemeinden der da-

mals vom Evangelium erreichten Regionen. 

Es gibt demnach über die Ortsgemeinden 

hinaus eine übergreifende Gemeinde 

Christi.  

Globale Empathie? 

Wie überregional ist die Perspektive des 

Hebräerbriefes? Ist das erwartete Mitleiden 

eine Art von globaler Empathie? 

Über die Adressaten des Hebräerbriefs 

ist so gut wie nichts bekannt. Einige Ge-

sichtspunkte sprechen dafür, dass es sich 

um ein „lokal eingrenzbares Gemeindenetz-
werk“ handelt.66 Der Brief ist in irgendeiner 

Weise mit Rom und Italien verbunden. Die 

Verbindung mit Rom wird dokumentiert 

durch die vielen Zitaten aus dem Hebräer-

brief im 1. Klemensbrief, der aus Rom ge-

schrieben wurde. Dementsprechend kann 

der Hebräerbrief entweder nach Rom oder 

aus Rom gesandt worden sein. Italien wird 

in Hebräer 13,24 erwähnt: „Die aus Italien“ 
lassen die Briefempfänger grüßen. Auch 

hier sind beide Schlussfolgerungen mög-

lich: Der Brief wurde von Italien aus ge-

schrieben – oder in der Umgebung des Ver-

fassers befinden sich Christinnen und Chris-

ten italienischer Herkunft, die die Empfän-

gergemeinde in Italien grüßen lassen.67  

Klar ist jedenfalls, dass der Briefabsender 

sich nicht in der Nähe der Empfänger befin-

det. Der Brief überbrückt eine regionale Dis-

tanz. In unmittelbarer Umgebung des Ab-

senders befindet sich Timotheus, der kürz-

lich aus einer Gefangenschaft freigelassen 

wurde (Hebr 13,23). Diese kurze Notiz er-

laubt einige Schlussfolgerungen: 

› Die Freilassung von Timotheus wird den 

Briefempfängern vermeldet, sie war 

ihnen also vorher noch nicht bekannt. 

› Der regionale Abstand zwischen Briefab-

sender und -adressaten war so groß, dass 

sich diese Nachricht nicht schon durch 

Gerüchte oder andere mündliche Nach-

richten herumgesprochen hat. 

› Die Adressaten haben sich offenbar Ge-

danken über die Gefangenschaft von 

Timotheus gemacht – deshalb sah sich 

der Verfasser des Hebräerbriefs veran-

lasst, Auskunft über Timotheus’ neue Si-
tuation zu geben.  

› Wenn dem aber so ist, dann haben die 

Briefempfänger tatsächlich schon in die-

sem Fall die überregionale Empathie an 

den Tag gelegt, zu der sie allgemein auf-

gefordert werden.  

Auf diesem Hintergrund kann man wohl 

von der globalen Dimension der Empathie 

sprechen, die der Hebräerbrief einfordert – 

wenn man den Begriff „global“ nicht über-
strapaziert, sondern im Rahmen der ur-

christlichen übergemeindlichen Beziehun-

gen versteht. 

Die geistliche Dimension der 

überregionalen Ressourcengerechtigkeit 

Globale Solidarität lässt sich an weiteren 

Stellen des Neuen Testaments nachweisen. 



  41 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Ein zentrales Anliegen des Apostels Paulus 

war die Geldsammlung für die notleidende 

Gemeinde in Jerusalem (1Kor 16,1-4; 2Kor 8–
9; Gal 2,10). Im Kapitel über Ressourcenge-

rechtigkeit wurde das Thema schon gestreift 

(Abschn. 3.1). Paulus möchte diese Verbin-

dung materieller Solidarität nicht nur zwi-

schen Korinth und Jerusalem herstellen, 

sondern auch zwischen Makedonien sowie 

der Achaja insgesamt (einschließlich der Ge-

meinde von Kenchreä?) und Jerusalem 

(2Kor 9,2). Das Projekt hat also „interkonti-
nentale“ Ausmaße.  

Die Bedeutung der Kollekte erschöpft 

sich aber nicht in der materiellen Hilfe. Viel-

mehr werden „globale“ geistliche Beziehun-
gen geknüpft und christliche Gemeinschaft 

ereignet sich auf mehreren Ebenen. Paulus 

beschreibt sie in 2. Korinther 9,11-15:  

› Der Reichtum der Gebenden wächst; er 

besteht zunächst in der Aufrichtigkeit der 

Gebenden (vgl. die Elberfelder Bibel) und 

dann wohl auch in den materiellen Res-

sourcen, die man weitergeben möchte 

(vgl. die Umschreibungen der meisten 

anderen Übersetzungen). 

› Bei den Empfängern wird reiche Dank-

barkeit Gott gegenüber bewirkt, die sich 

in Gebeten ausformt. 

› Die Empfangenden verherrlichen Gott. 

› Es zeigt sich eine aufrichtige Gemein-

schaft, die nicht nur bilateral ist („mit 
ihnen“, d.h. den Jerusalemern), sondern 
umfassend gedacht ist („mit allen“ – ist 

damit die Verbundenheit der verschiede-

nen Spendergemeinden untereinander 

angesprochen?). 

› Die Empfangenden beten für die Geben-

den. 

› Die Empfänger identifizieren Gottes Wir-

ken an den Gebenden; sie erkennen die 

„überragende Gnade Gottes an euch“. 

Das bedeutet: Globale Solidarität in ihrer 

materiellen Ausdrucksform ist weit mehr als 

Pflichterfüllung und Befolgung eines christ-

lichen Gebots. Vielmehr ergibt sich eine 

echte geistliche Gemeinschaft, und zwar in 

beide Richtungen. Es besteht kein einseiti-

ges Gefälle von Gebenden zu Empfangen-

den, sondern die Empfänger haben den 

Spendern in geistlicher Hinsicht ebenfalls 

etwas zu geben. Die Spender empfangen ei-

nen Reichtum und bekommen – durch das 

Zeugnis der Geldempfänger – eine Wahr-

nehmung für den bei ihnen bereits vorhan-

denen Reichtum Gottes. Diese Gaben hätten 

sie so nicht, wenn sie ihnen nicht durch die 

Spendenempfänger zufließen würden. Und 

diese Wirkungen und Beziehungen ereignen 

sich eben nicht innerhalb einer Ortsge-

meinde oder zwischen Nachbargemeinden, 

sondern über große geografische Distanzen 

hinweg. 

Relevanz und Schlussfolgerungen 

Wenn schon zu neutestamentlicher Zeit in-

terkontinentale Solidarität praktiziert und 

gefordert wurde; wenn schon damals das In-

formiertsein über die weltweite Lage der 

Glaubensgeschwister Teil christlicher Ethik 

war – dann muss das im 21. Jahrhundert 

umso mehr gelten. Bedrohung durch Unge-

rechtigkeit, materielle Armut und Verfol-

gung um des Glaubens willen gehen uns an 

jedem Ort an, unabhängig davon, wie weit er 

entfernt ist. Wenn Gemeinde Jesu immer 

auch eine weltweite Gemeinde ist (in Fort-

schreibung von Apostelgeschichte 9,31), 

dann müssen wir unseren Glaubens- und Le-

bensstil auch im Dialog mit weit entfernt 



  42 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

lebenden Glaubensgeschwistern verantwor-

ten können.  

Ein Beispiel kann die Christenheit auf 

den Marshall-Inseln sein. Ca. 90 Prozent der 

dortigen Bewohner sind Protestanten, mehr 

als acht weitere Prozent Katholiken. Die In-

selgruppe ist vom Klimawandel und dem 

Anstieg des Meeresspiegels deutlich stärker 

betroffen als andere Regionen der Erde. Bei 

gleichbleibender Klimaentwicklung droht 

der Verlust des gesamten Lebensraums in 

wenigen Generationen. 68  Die Christenheit 

im pazifischen Raum hat klare Bitten und 

Erwartungen an ihre Glaubensgeschwister 

weltweit – sie wurden schon im Jahr 2004 

formuliert: 

Wir, die Teilnehmer an der KonsultaƟon der 
paziĮschen Kirchen zum Klimawandel, füh-
len uns von GoƩ berufen, [...] unsere 
Schwestern und Brüder in Christus auf der 

ganzen Welt aufzufordern, mit uns solida-
risch zu handeln, um die Ursachen des vom 
Menschen verursachten Klimawandels zu 
verringern. Wir richten diesen Aufruf insbe-
sondere an die Kirchen in den hochindustria-
lisierten Ländern, deren GesellschaŌen – his-
torisch gesehen – für den Großteil der Schad-
stoīemissionen verantwortlich sind. Wir for-
dern diese Länder außerdem auf, die Verant-
wortung für die von ihnen verursachten öko-
logischen Schäden zu übernehmen, indem 
sie für die Kosten der Anpassung an die zu er-
wartenden Auswirkungen auŅommen. 69 

Jede Diskussion über angemessenen Le-

bensstil in Deutschland oder im deutsch-

sprachigen Raum und jede Auseinanderset-

zung über die Forderungen des Evangeli-

ums müssen wir so führen, dass wir die Ar-

gumente auch in Gegenwart der Glaubens-

geschwister aus Mikronesien aussprechen 

könnten.  



  43 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

6. Das biblische Gebot der Nachhaltigkeit 

Im Fokus: 5. Mose 22,6-7. Außerdem aussagekräftig: Hesekiel 34,17-22. Grundgedanke: Gott ist 

interessiert daran, dass Menschen nur das konsumieren, was nachwachsen kann. Gott möchte 

Menschen und Schöpfung davor schützen, dass man sozusagen die Quelle zuschüttet, aus der 

man trinkt; dass man den Ast absägt, auf dem man sitzt.70  

 

Eine ökologische Anweisung 

Eine für Bibelleser vielleicht recht entlegene 

Schriftstelle enthält tatsächlich so etwas wie 

ein biblisches Gebot zum nachhaltigen Wirt-

schaften und zur ökologischen Zukunftssi-

cherung.  

 

Zum kulturellen Hintergrund: Vögel wer-

den im Mittelmeerraum bis heute gern mal 

in der Pfanne zubereitet oder frittiert, und 

dass Eier ein Grundnahrungsmittel sind, ist 

klar. Und nun enthält das Gesetz Gottes ein 

Gebot, das besagt: Man darf alles sammeln 

und verzehren, was nachwächst. Doch die 

„Quelle“ muss unangetastet bleiben. Die 
Ressource muss sich reproduzieren können.  

Schnell stellt sich die Frage: Ist das tat-

sächlich so gemeint? So wörtlich, so „ökolo-
gisch“? Oder steckt eine andere Bedeutung 
dahinter, womöglich eine geistliche?  

 

Machen wir uns in einigen Anläufen auf die 

Suche nach dem Sinn dieses Gebots. 

Der Kontext: ein Gebot, kein 

Weisheitsspruch 

Zunächst ist schon auffällig, wo dieses Gebot 

steht. Wenn man es isoliert lesen würde, 

könnte man auf den Gedanken kommen, es 

stamme aus dem Buch der Sprüche. Die 

Weisheit Israels kennt landwirtschaftliche 

Weisheitssätze: „Wer den Sommer über hart 
arbeitet, ist ein kluger Sohn, wer aber die 

Ernte verschläft, beschämt seine Eltern“ 
(Spr 10,5). „Ein leerer Stall bleibt zwar sau-
ber, aber er bringt auch keinen Gewinn ein“ 
(14,4). „Du sollst den Zustand deiner Herden 

kennen und dich mit Leib und Seele ihrer 

Pflege widmen, denn Reichtum ist nicht von 

ewiger Dauer, so wie eine Krone vielleicht 

schon der nächsten Generation nicht mehr 

sicher ist“ (27,23-24). In solchen Sätzen 

steckt immer auch ein gutes Stück kulturelle 

Erfahrungsweisheit. Oft sind diese Sprüche 

kein direktes Gebot Gottes, wie ein Fremd-

körper aus der Himmelswelt in unser Leben 

hineingeschleudert. Wann und wo so ein Er-

fahrungssatz gilt, müssen Bibelleser immer 

einzeln prüfen. 

Das Gebot zum Schutz der Muttervögel 

steht dagegen im 5. Buch Mose, im Gesetz-

buch Gottes. Es ist logisch sehr schnell nach-

vollziehbar für jeden, der eine Rechnung 

Wenn ihr unterwegs auf dem Boden 
oder in einem Baum ein Vogelnest 
Įndet, in dem junge Vögel oder Eier 
mit der VogelmuƩer sind, dann sollt 
ihr nicht die MuƩer zusammen mit 
den Jungen nehmen. Die Jungen 
dürŌ ihr nehmen, die MuƩer sollt ihr 
aber Ňiegen lassen. Dann wird es 
euch gut gehen und ihr werdet lange 
leben.  

 

 5. Mose 22,6-7 



  44 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

aufmacht. Dennoch ist es mehr als Klugheit 

und Erfahrungsweisheit – es ist ein Gebot. 

Der nähere Kontext gibt nur wenig Auf-

schluss über die Absicht des Gebotes. Der 

betreffende Abschritt wird oft mit „Ver-
schiedene Vorschriften“ oder ähnlich über-
schrieben, und die Ausleger erkennen kei-

nen inhaltlichen Zusammenhang. Die Ge-

bote in Vers 5-12 werden im Kontext ganz 

unterschiedlich begründet: Mal gilt es, ein 

„Gräuel für den HERRN“ zu vermeiden, mal 
soll man sich vor „Blutschuld“ schützen, mal 
soll das Eigentum nicht wegen falscher Ver-

wendung dem Heiligtum zufallen – und mal 

gibt es gar keine Begründung. Das Gebot 

über die Vögel hat allerdings eine bemer-

kenswerte Begründung: „damit es dir gut 

geht und du deine Tage verlängerst“ (d. h. 

lange lebst). So, oder so ähnlich, werden 

auch andere Gebote begründet (5Mo 11,9; 

25,15) – unter anderem auch das Dekalog-

Gebot, die Eltern zu ehren (2Mo 20,12) und 

überhaupt die Gesamtheit aller Gebote (5Mo 

4,40; 11,21). Das kann durchaus ein Signal 

sein: Es handelt sich um ein nicht unwichti-

ges Gebot, wenn es ausgerechnet so begrün-

det wird; es steht im Zentrum der Interessen 

Gottes. 

Nicht den Esel unter dem Joch quälen 

Der Kontext erlaubt eine weitere Beobach-

tung. In der ersten Hälfte des besagten Kapi-

tels 5. Mose 22 sind Tiere mehrfach ein 

Thema. Das entlaufene Nutzvieh des Volks-

genossen muss unbedingt wieder zurückge-

bracht werden (V. 1-4). Die Weisungen sind 

so formuliert, dass nicht nur der „Bruder“ 
vor Verlust geschützt werden soll, sondern 

dass auch die Tiere an sich schützenswert 

sind: „du darfst dich ihnen (Plural!) nicht 
entziehen“ (V. 4). Einige Verse später wird 

untersagt, dass man ein Rind und einen Esel 

zusammen unter ein Joch spannt (Vers 10). 

Dieses Gebot wird oft „geistlich“ ausgelegt – 

als Merksatz, dass sich Gottes heiliges Volk 

von anderen Völkern fernhalten und sich 

nicht mit ihnen vermischen soll. Das ist 

durchaus möglich; der folgende Vers 11 

scheint eine ähnliche Bedeutung zu haben. 

Doch darf nicht übersehen werden, dass es 

daneben auch einen plausiblen buchstäbli-

chen Sinn gibt: „Wenn man mit einem Och-
sen und einem Esel unter einem gemeinsa-

men Joch pflügt, belastet das den Esel mit 

unerträglichen Strapazen. Auch hier nimmt 

kluge Arbeitsplanung Rücksicht auf das 

Schwächere der beiden Tiere“, schreibt der 
Alttestamentler John W. Rogerson.71  

Es ist nicht zu viel hineingedeutet, wenn 

man davon ausgeht, dass Gott am Schutz der 

Tiere gelegen ist. So schließt das theologisch 

gewichtige Jonabuch mit dem Hinweis, dass 

Gott Erbarmen hat mit allen Menschen in 

Ninive, die umgekommen wären, hätten sie 

nicht Buße getan – aber nicht nur mit den 

Menschen, sondern auch mit „einer Menge 
Vieh“, so die letzten Worte des Buches 
(4,11). Und das Buch der Sprüche mahnt: 

„Der Gottesfürchtige sorgt für das Wohl sei-
ner Tiere, die Gottlosen aber sind herzlos“ 
(12,10). 

Paulus und die Ochsen – eine Fallstudie 

Wir fragen danach, ob das Vogelmutter-

Schutzgebot wirklich so unmittelbar ge-

meint ist, wie es da steht. Das ist eine herme-

neutische Frage. Hermeneutik ist die Lehre 

davon, wie man Bibeltexte richtig versteht 

und anwendet. Nun haben wir im Neuen 

Testament den schönen Fall, dass Paulus ein 

anderes alttestamentliches Gebot aufgreift 

und in seine Argumentation einbaut. Das 



  45 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

kann für uns zu einer hermeneutischen Fall-

studie werden, aus der wir Rückschlüsse zie-

hen können. 

Im 1. Korintherbrief behandelt Paulus 

die Frage, ob Menschen im vollzeitlichen 

Missionsdienst nicht ein finanzieller Lohn 

zusteht. In diesem Zusammenhang sagt er: 

„Denn in dem Gesetz Moses steht geschrie-
ben: ‚Du sollst dem Ochsen, der da drischt, 
nicht das Maul verbinden‘“ (1Kor 9,9). Er zi-

tiert das gleichlautende Gebot aus 5. Mose 

25,4 – und wendet es auf die Vergütung von 

Missionaren an. Dieselbe Argumentation 

wiederholt er auch in 1. Timotheus 5,18.  

Das alttestamentliche Wort malt einen 

Ochsen vor Augen, der vor einen Dresch-

schlitten gespannt ist und diesen über die 

Ähren zieht, sodass die Körner herausgelöst 

werden. Diesem Ochsen, so das Gebot in 5. 

Mose 25, soll man erlauben, während seiner 

Arbeit vom Getreide zu fressen – auch wenn 

der Ertrag für den Bauern dann etwas redu-

ziert ist. Ebenso sollen Prediger von denen 

versorgt werden, für die sie predigen, fol-

gert Paulus.  

Den Schritt vom alttestamentlichen Wort 

zu seiner eigenen Übertragung geht Paulus 

bewusst. Er fragt – und das ist eine herme-

neutische Frage: „Ist Gott etwa um die Och-
sen besorgt? Oder spricht er nicht durchaus 

um unsertwillen?“ (1Kor 9,9-10). Die zweite 

Frage kann man gut beantworten: ja, Gott 

spricht auch um unsertwillen. Man kann 

den Satz aus dem Alten Testament sinnge-

mäß aufs Heute übertragen. Aber was ist mit 

der ersten Frage? „Ist Gott etwa um die Och-
sen besorgt?“ Die meisten Alttestamentler 

würden antworten: Ja, natürlich ist Gott um 

die Ochsen besorgt. Das ist ja gerade der 

Grund, weshalb dieses Gebot im 5. Buch 

Mose steht! „Dem Ochsen einen Maulkorb 
anzulegen ist verboten“, schreibt der bereits 
zitierte Rogerson. „Ein Haustier muss barm-
herzig behandelt werden“, fährt er fort und 
verweist auf 2. Mose 23,12.72 Dort wird ange-

ordnet, dass der Sabbat ein Ruhetag auch für 

„Rind und Esel“ sein muss. Der Kommentar 
der Elberfelder Bibel mit Erklärungen zu 5. 

Mose 22,4 lautet: „Wo die Würde des Men-
schen beachtet wird ([5. Mose] 25,1-3), da 

kann man am Lebensrecht der Kreatur nicht 

vorübergehen.“73  

Woran hat Gott Interesse? 

Auf diesem Hintergrund hat Paulus sich also 

sehr zugespitzt ausgedrückt – ein verständli-

ches Vorgehen, wenn man auf ein bestimm-

tes Ziel hin argumentiert. Gesamtbiblisch je-

doch muss man festhalten, dass das alttesta-

mentliche Gebot durchaus einen eigenen 

Sinn hat, unabhängig von der Anwendung 

durch den Apostel. Das ist aber auch gar 

nicht problematisch, denn beides, das Gebot 

bei Mose und die Übertragung bei Paulus, 

haben einen gemeinsamen Nenner, näm-

lich das grundlegende Interesse Gottes. Die-

ses lautet: Geschöpfe müssen vor Ausbeu-

tung geschützt werden. Mose überlieferte 

diesen Grundsatz im Blick auf Ochsen, und 

Paulus zieht diese Linie aus im Blick auf Pre-

diger (was aber auch schon die einzige Ge-

meinsamkeit von Ochsen und Predigern 

sein sollte).  

Der Rückschluss für das Gebot zum 

Schutz der Vogelmütter wäre dann: Erstens 

sind Tierschutzgebote im Alten Testament 

nicht ausschließlich symbolisch oder „geist-
lich“ zu deuten, und zweitens sollte man 
nach dem Interesse Gottes fragen, das da-

hintersteht. Im Fall von 5. Mose 22,6-7 heißt 

das: Gott ist interessiert daran, dass 



  46 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Menschen nur das konsumieren, was nach-

wachsen kann. Gott möchte Menschen und 

Schöpfung davor schützen, dass man sozu-

sagen die Quelle zuschüttet, aus der man 

trinkt; dass man den Ast absägt, auf dem 

man sitzt. 

Gegenprobe: Der Kontext der ganzen Bibel 

Wenn die Deutung des Vogelschutzgebotes 

richtig ist, dann müsste sie sich gut einord-

nen lassen in die Hauptlinien der gesamten 

Bibel. Und das ist sehr gut möglich. Fol-

gende Ansatzpunkte kann man nennen: 

Gottes Eigentumsrecht 

Zunächst gilt der Grundsatz, dass die Erde 

Gott gehört. „Des Herrn ist die Erde und ihre 
Fülle, die Welt und die darauf wohnen“ (Ps 
24,1). Das kann Gott ab und zu sogar dras-

tisch einschärfen – siehe 2. Mose 9,29 und 

den Zusammenhang, wo der Pharao seine 

Lektion lernen muss. 

Begrenztes Mandat 

Zweitens kennen wir den grundlegenden 

Schöpfungsauftrag an den Menschen, näm-

lich den „Garten“ zu bebauen und zu bewah-
ren (1Mo 2,15). Bebauen darf er ihn, um in 

großem Ausmaß davon zu profitieren. 

Psalm 8 ist ein Hymnus auf diese Vollmacht 

des Menschen. Aber diese Vollmacht ist ein-

gerahmt (buchstäblich eingerahmt: Ps 

8,2.10) von dem Bekenntnis und dem Ziel, 

dass der Name des Herrn herrlich ist auf der 

ganzen Erde (››› 2.3). Das Mandat des Men-

schen ist dementsprechend begrenzt. Und 

die Schöpfungsgeschichte stellt dem Auf-

trag, den Garten zu bebauen, eben den an-

deren Auftrag zur Seite: ihn zu bewahren.  

Haushalterschaft 

Das führt uns zu einer dritten biblischen 

Grundlinie: die der Haushalterschaft. Jesus 

verwendet diesen Gedanken in vielen 

Gleichnissen, Paulus schreibt oft davon und 

andere neutestamentliche Schriften auch. 

Oft wird das Bild vom Haushalter auf „geist-
liche“ Bereiche angewendet, auf kirchliche 

Belange (1Kor 4,1-2; Tit 1,7) oder auf den 

Umgang mit Begabungen und Talenten (Mt 

25,14-30; 1Petr 4,10). Doch Jesus kann das 

Gleichnis auch sehr allgemein auf alles Mög-

liche beziehen, was einem anvertraut ist, 

und er hat dabei die Verantwortung für die 

Menschen im Blick, die von uns abhängig 

sind und die wir zu versorgen haben (Lk 

12,42-48). Das klingt schon recht materiell 

und erdgebunden.  

Vermutlich ist die Auslegung dieses 

Gleichnisses nicht überdehnt, wenn wir uns 

fragen: Wer sind denn heute diejenigen, die 

von uns abhängig sind und die wir zu versor-

gen haben? – und wenn wir dabei dann an 

Menschen in Südamerika, Asien oder Afrika 

denken. Sie müssen ja oft die Folgen von 

westlicher ökologischer Misswirtschaft aus-

baden (››› Abschn. 3). Genauso sind die nach 

uns kommenden Generationen von uns ab-

hängig: Was sie noch an Ressourcen vorfin-

den werden, hängt sehr davon ab, wie zuver-

lässig wir uns heute als Haushalter verhal-

ten (››› Abschn. 4). Oder mit anderen Wor-

ten: Ob wir nur die „Küken“ und die „Eier“ 
konsumiert haben, oder reihenweise die 

„Vogelmütter“ gleich mit. Das Thema „Ar-
tensterben“ drängt sich auf. 

 



  47 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Die Sünde der Ressourcenvernichtung 

In diesem Zusammenhang ist auch eine pro-

phetische Anklage in Hesekiel 34 aussage-

kräftig. Die Verantwortungsträger in Gottes 

Volk werden angeprangert, weil sie die Er-

träge des Volks allein zum eigenen Wohler-

gehen konsumieren. Hesekiel verwendet 

das Bild von Hirten, die Milch, Wolle und 

Schlachtfleisch verbrauchen, die Herde 

aber weder weiden noch führen noch gesun-

den lassen (34,3-4).  

Später erweitert Hesekiel die Anklage 

noch (34,17-22). Sie gilt jetzt nicht nur dem 

Führungspersonal, sondern allen in der 

„Herde“. Gott richtet „zwischen Schaf und 
Schaf, den Widdern und den Böcken“, ge-
nauer: „zwischen fettem Schaf und mage-
rem Schaf“ (34,17.20.22). Die Sünde besteht 

nicht nur im Konsumieren von guter Weide 

und klarem Wasser, sondern auch darin, 

dass der Rest der Weide und des Wassers be-

schädigt („zerstampft“ und „getrübt“) wird. 
Es werden also ohne Not Ressourcen ver-

nichtet, nicht durch übermäßigen und ego-

istischen Konsum, sondern als Kollateral-

schaden dieses Konsums. Die Lebensgrund-

lage anderer wird so entzogen. Der Lebens-

stil ist nicht nachhaltig, und zwar aus Gedan-

kenlosigkeit und Gleichgültigkeit.  

Das wiegt so schwer, dass Gott selbst sich 

des Missstandes annimmt, er erklärt die 

Lage sozusagen zur Chefsache (34,15 und im 

Kontext). Dabei sorgt er nicht nur für neue 

Gemeinschaft für die Versprengten und Hei-

lung für die Verletzten, sondern auch für 

Recht, und das schließt Gerichtshandeln an 

dem „Fetten und Starken“ ein.  

Die Entscheidung fällt im Alltag 

Blicken wir zurück: Wir sind ausgegangen 

vom Gebot des Vogelmutter-Schutzes im 

5. Buch Mose und haben dann einen Weg 

der hermeneutischen Klärung zurückgelegt. 

Die Schlüsselüberlegung war: Was ist das 

grundlegende Interesse Gottes? 

Wenn es aber vorwiegend um diese Inte-

ressen Gottes geht, um Gottes „Werte“ – was 

für eine Bedeutung hat dann noch dieses 

recht isoliert in der Bibel stehende Vogel-

Gebot? Ist es nicht entbehrlich? Haben wir 

nicht genug grundlegende Aufträge Gottes 

wie den zur Haushalterschaft? 

Ja, vielleicht – und doch ist es immer wie-

der wichtig für uns, das Grundlegende im 

Konkreten, Kleinen erklärt zu bekommen, 

in Alltagssituationen, die einem sofort vor 

Augen stehen. Im Alten Orient war das zum 

Beispiel der dreschende Ochse oder das Vo-

gelnest am Wegesrand. Im 21. Jahrhundert 

hätte Mose Gott vielleicht nach anderen 

Konkretionen gefragt. Die ethische Ent-

scheidung fällt jedenfalls letztlich im Alltag. 

Wichtig bleibt: Nachhaltiges Wirtschaf-

ten ist keine Erfindung der Neuzeit und 

schon gar nicht die eines ökologisch ideolo-

gisierten Zeitgeistes. Es ist aber auch mehr 

als der gesunde Menschenverstand aus bäu-

erlichen Kulturen. Es ist einfach ein Gebot 

Gottes. 



  48 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

7. Ökologie der Unterbrechung: Eine Sabbat-Theologie mit Konsequenzen für 

die Umwelt 

Im Fokus: 3. Mose 25 (ausgewählte Verse). Außerdem aussagekräftig: 3. Mose 26,34. Grundge-

danke: Gottes alttestamentliches Volk lebte im Rahmen eines spirituell-soziologisch-biosphäri-

schen Ökosystems. Wird das gestört, fällt einem das irgendwann auf die Füße.74 

 

Eine Anekdote zur Einführung 

Es war in den ersten Jahren meiner Arbeit 

als Pastor, Ende der Neunzigerjahre. Der 

Einzelhandel in Lüneburg hatte einen ver-

kaufsoffenen Sonntag angesetzt, erstmals 

außerhalb der Adventszeit. In unserer Kir-

chengemeinde stutzten wir. Muss das sein? 

Ein Ruhetag wird geopfert, um einkaufen zu 

können? Das wollten wir nicht einfach hin-

nehmen. Aus der Evangelischen Kirche 

kannten wir den Slogan „Ohne Sonntag 
gibt’s nur noch Werktage.“ Also: Man 
könnte doch eine ökumenische Aktion star-

ten, um ein Zeichen zu setzen! 

Mein älterer Kollege brachte das in die 

Tagesordnung des Pfarrertreffens der Ar-

beitsgemeinschaft Christlicher Kirchen am 

Ort ein. Es wurde diskutiert … und irgend-
wann wunderte ich mich nur noch. Gut, ich 

war ein frischgebackener, wenig erfahrener 

Pastor – aber wie kam es, dass all die gestan-

denen, theologisch gebildeten Amtsbrüder 

keinen Zugang dazu fanden? Jesus habe 

doch Freiheit von Sabbat verkündet, hieß es 

– aber im Grunde war es das auch schon. 

Mehr Theologisches kam nicht zur Sprache. 

Unsere Kundgebung auf dem Marktplatz 

führten wir dann mit ein paar Freikirchen 

und Beteiligung der Gewerkschaft durch. 

Wirklich seltsam. Hat die Bibel denn 

nicht sehr viel zum Ruhetag zu sagen? Über  

 

seine sozialen Auswirkungen? Was es mit 

denen macht, die immer arbeiten müssen, 

wenn ihnen der Sabbat vorenthalten wird? 

Sagt das Alte Testament nicht, dass auch die  

 

Sklaven, die Abhängigen, in den Genuss der 

Ruhe kommen sollen? 

Gerade dieser erste Teil der Bibel, den wir 

schnell mit einer Gesetzessammlung ver-

wechseln, hat hier ein großes Potenzial. Er 

zeigt uns ökologische Zusammenhänge, die 

uns heute ganz neu aufdämmern. 

Drei verschiedene Siebenerreihen der 

Pause 

Wer in der Bibel gräbt, stößt an verschiede-

nen Stellen auf einen dreifachen Siebener-

Rhythmus.  

Wöchentlicher Ruhetag 

Da gibt es zunächst die Siebentagewoche, 

die in den Ruhetag mündet. Er ist die Gele-

genheit und die Verpflichtung, Pause zu ma-

chen – und zwar umfassend: „An diesem Tag 
darf kein Angehöriger deines Hauses ir-

gendeine Arbeit verrichten. Das gilt für 

dich, deine Söhne und Töchter, deine Skla-

ven und Sklavinnen, deinen Ochsen, deinen 

Esel und dein übriges Vieh sowie für alle 

Fremden, die bei dir wohnen. Alle deine 

Sklaven und Sklavinnen sollen ausruhen, so 

wie auch du ausruhst“ (5Mo 5,14). Das heißt: 



  49 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Wer Macht und Geld hat, kann sich nicht auf 

der Arbeitsleistung anderer ausruhen. Das 

Sabbatgebot ist mit sozialer Balance verbun-

den. Das geht Hand in Hand mit der Aus-

richtung auf Gott. Ihm ist der Sabbat gewid-

met („ein Ruhetag für den Herrn“, wie es in 
derselben Bibelstelle heißt). Aber eben 

nicht auf Kosten der Abhängigen. 

Sabbatjahre 

Daneben steht die Reihe der Sabbatjahre 

(3Mo 25,1-7). Alle sieben Jahre ist eine Kom-

plettpause verordnet. Die Felder sollten 

brach liegen; ernten durfte man nur, was 

von selbst wuchs. Außerdem war es in die-

sem Jahr verboten, von Volksgenossen 

Schulden einzutreiben (5Mo 15). Klar – 

wenn die keine Ernteerträge hatten, wovon 

sollten sie dann ihre Schulden bezahlen? Im 

Sabbatjahr verbindet sich ein naturökologi-

scher und ein sozialökologischer Aspekt.  

Gerade der Naturaspekt gewinnt heute 

immer mehr an Aktualität. Die Artenvielfalt 

verschwindet in bedrohlichem Maße. Um 

Biodiversität zu schützen, arbeitet man un-

ter anderem mit Brachflächen. Einjährige 

Brachen sind dabei zwar nicht so effektiv, 

aber auch sie sind schon nützlich für Feld-

lerchen, Rebhühner und kleine Säugetiere. 

Außerdem bieten Ackerwildkräuter, die auf-

keimen können, Nektar und Pollen für In-

sekten – so lese ich es in einer Fachempfeh-

lung des sächsischen Landesamtes für Um-

welt, Landwirtschaft und Geologie.75 Die be-

fohlene einjährige Brache in der Gesetzge-

bung des alten Israel scheint also auch öko-

logisch gut begründbar zu sein, heute mehr 

denn je. 

Erlassjahre 

Die dritte Siebenerreihe führt im Nebenef-

fekt sogar zu einer mehrjährigen Brache. 

Nach jedem siebten Sabbatjahr soll ein wei-

teres Brachjahr folgen – das sogenannte Er-

lassjahr, auf Hebräisch „Jobeljahr“ (daher 
kommt unsere Redensart „alle Jubeljahre“; 
3Mo 25,8-55). Diese Bestimmung hat eben-

falls einen natur- und einen sozialökologi-

schen Aspekt. Natur: Auch hier soll man nur 

ernten, was von allein nachwächst. Und ge-

sellschaftlich: Jeder Grundbesitz, der in den 

letzten Jahren hin- und herverkauft wurde, 

muss spätestens nach 50 Jahren an den ur-

sprünglichen Eigentümer zurückfallen. Un-

gleiche Besitzverteilung zieht sich also nicht 

durch die Generationen hindurch. Und wer 

sich aus materieller Not als Schuldsklave 

hatte verkaufen müssen, sollte im Erlassjahr 

wieder freigelassen werden. Der Zähler 

wurde quasi wieder auf Null gesetzt – eine 

göttlich verordnete Reset-Taste. Das soziale 

Gefüge kommt wieder in Balance. Was für 

eine Gesellschaftsvision! 

Es gibt kaum Hinweise darauf, dass das 

Erlassjahr im alten Israel regelmäßig prakti-

ziert wurde. Aber darf man es deshalb als 

Utopie abtun? Wenn diese Vorschrift in der 

Gesetzgebung der Heiligen Schrift verankert 

ist, dann sagt das doch viel darüber aus, was 

Gott eigentlich will. 

Vertrauen als Voraussetzung des Gebots 

Vermutlich erscheint uns so eine Sabbat- 

und Erlassjahrvorschrift als ein wenig reali-

tätsfern. Wie soll das zugehen, dass man 

wirtschaftlich überlebt, wenn man nicht 

richtig wirtschaften darf?  



  50 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Die Frage stellt sich schon in der Bibel 

selbst. „Aber vielleicht fragt ihr euch ja: 
‚Was sollen wir im siebten Jahr essen, wenn 
wir nichts säen und keine Ernte einbringen 

dürfen?‘ Dann sollt ihr wissen: Im sechsten 
Jahr werde ich das Land euretwegen segnen, 

sodass der Ertrag, den es abwirft, euch für 

drei Jahre ausreicht. Wenn ihr dann im ach-

ten Jahr die neue Saat aussät, werdet ihr 

noch immer von den Erträgen des sechsten 

Jahres zehren. Ja, ihr werdet euch so lange 

davon ernähren, bis die neue Ernte im neun-

ten Jahr eingebracht wird“ (3Mo 25,20-22). 

Gottes Wort bringt die ökonomischen Sor-

gen selbst zur Sprache.  

Kann man darauf sein Planen abstellen? 

Nur auf so ein Bibelwort? Letzten Endes geht 

es um die Vertrauensfrage. Enthalten die 

biblischen Gebote einen Sinn und traue ich 

ihnen zu, dass es weiser ist, ihnen zu folgen? 

Auch wenn es einen Umsatz- und Konsum-

rückgang bedeuten würde? 

Die Bibel enthält eine wunderbare Erzäh-

lung, die die Sache mit dem Vertrauen auf-

greift (2Mo 16). Schon bevor Israel die oben 

beschriebenen Gesetze bekam, war das Volk 

mit Gott unterwegs. Vierzig Jahre lang ging 

es durch die Wüste. Gott hatte versprochen, 

sie dort zu ernähren – unter anderem mit 

dem rätselhaften Manna, das vom Himmel 

fiel. (Ergänzt wurde das übrigens durch 

abendlich einfliegende Wachteln – keiner 

musste vegetarisch leben damals.) Es wird 

berichtet, dass diese Lieferungen auch zu-

verlässig eintrafen. Sofort meldete sich der 

menschliche Hang zur Vorratshaltung: Ei-

nige hoben den Ertrag des Tages über Nacht 

auf, um am nächsten Tag mehr zu haben. 

Aber das funktionierte nicht, die Speise war 

verdorben. Nur am sechsten Tag durfte man 

die doppelte Menge sammeln und am Folge-

tag – dem Sabbat – verbrauchen. Und siehe 

da: Am Sabbat war der Vorrat genießbar. 

Wundert es uns, dass trotzdem einige am 

Sabbat Manna sammeln wollten? Man weiß 

ja nie, sicher ist sicher. Aber am siebten Tag 

war nichts zu finden – und Gott wies das 

Volk verärgert zurecht.  

Fazit: Es gibt Vorsorge-Versuche und Er-

tragssteigerungen, die nichts bringen. 

Wenn Gott eine Versorgungs-Ökologie er-

findet, dann ist der menschliche Hang zum 

Mehr fehl am Platz.  

Und das soll man glauben? Eben – es 

stellt sich die Vertrauensfrage! 

Systemische Verflechtungen 

Gottes Ökologie hat die Natur, vor allem 

aber auch das Miteinander in der Gesell-

schaft im Blick. Das ist bisher schon deutlich 

geworden. Da ist aber noch eine Tiefendi-

mension. Es gibt Zusammenhänge zwischen 

gesellschaftlichen Entscheidungen, geistli-

chen Grundhaltungen und natur-ökologi-

schen Folgen.  

Das klingt wie ein sehr moderner Ge-

danke: Die Natur trägt die Folgen unserer  

Grundentscheidungen – und irgendwann 

fällt uns das auf die Füße. Doch wieder ist es 

das Alte Testament, in dem solche Verflech-

tungen ablesbar sind. 

Die große Katastrophe in der alttesta-

mentlichen Geschichte Israels ist die Erobe-

rung des Landes durch die Babylonier. Jeru-

salem wurde zerstört, weite Teile der Bevöl-

kerung wurden verschleppt, zuletzt auch 

aus dem einfachen, armen Volk. Deshalb lag 

das Land mehrere Jahrzehnte lang 



  51 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

unbebaut und öde. Wie es zu dieser Kata-

strophe kam? Die Propheten hatten eine 

klare Antwort: Weil Gottes Volk nicht mehr 

nur auf seinen Gott vertraute, sondern sei-

nen Glauben auf alle möglichen Götter ver-

teilte. Die Eroberung Israels war demnach 

also eine göttliche Strafe, ein dramatischer 

Aufruf zur Besinnung. Doch an einer Stelle 

der biblischen Geschichtsschreibung 

kommt eine weitere Erklärung hinzu. Es gibt 

noch eine Sinn-Dimension: Dem Land soll-

ten seine Sabbate ersetzt werden. Deshalb 

lag es siebzig Jahre lang brach (2Chron 

36,21). Hier klingt die Vorstellung an, dass 

man jahrhundertelang die Sabbatjahre nicht 

beachtet hatte. Und nun bekommt das Land, 

was ihm allzu lange vorenthalten wurde.  

Wenn wir irgendwo eine Bauruine sehen, 

die von Gras und Moos bewachsen ist und in 

der vielleicht sogar schon Bäume wachsen, 

sagen wir gern: Die Natur holt sich zurück, 

was ihr gehört. In der Geschichte Israels 

sieht es so aus, als hätte sich das Land zu-

rückgeholt, was ihm zustand. 

Was der biblische Geschichtsschreiber 

diagnostiziert, hat seine Wurzel im 3. Buch 

Mose. Hier wurde genau dies angekündigt: 

dass das Land erobert und brachliegen 

werde, dass es seine Sabbate ersetzt bekom-

men werde, wenn Gottes Volk die Gebote 

nicht beachtet (3Mo 26,34). Welche Gebote 

sind gemeint? Sie scheinen zuerst geistlich, 

„religiös“, bestimmt zu sein. Ungehorsam 
heißt oft Götzenverehrung. Aber zu Gottes 

Geboten gehört eben auch die Anordnung 

der Sabbat und Erlassjahre – und die stehen 

genau ein Kapitel vor der Ankündigung, dass 

das Land sich seine Sabbate zurückholen 

werde. 

Worum ging es also, als Israel von den 

Babyloniern erobert wurde? Worin hatte Is-

rael versagt? Im Gottvertrauen? Im gehorsa-

men Monotheismus? In sozialer Gerechtig-

keit? In der Ökologie? 

Es ist typisch für das Alte Testament, dass 

all dies miteinander verflochten ist. Gottes 

Volk lebt im Rahmen eines spirituell-sozio-

logisch-biosphärischen Ökosystems. Und 

wird das gestört, fällt einem das irgendwann 

auf die Füße. Wenn dieser Zusammenhang 

im Willen Gottes verankert ist, dann tun wir 

gut daran, auch heute unsere Welt als ent-

sprechend vernetzt und verflochten zu be-

trachten, und uns gewarnt sein zu lassen, 

dass es offenbar Gottes Ordnung entspricht, 

wenn sich die Natur „etwas zurückholt“. 

Unterbrechung als Chance 

Wie können wir uns vor so einem Szenario 

richtig verhalten? Was ist das Leben, das 

Gott sich vorstellt? Es ist ein Leben, das sich 

unterbrechen lässt. Gott möchte Menschen, 

die auch einmal aufhören können. Das ist 

die Grundbedeutung des Wortes schabat, 

von dem sich der Sabbat herleitet: aufhören. 

Pause machen. Zunächst in ganz buchstäbli-

chen Sinn. So einfach ist es. Es kommt alles 

darauf an, wie wir dieses Gebot hören. 

Wenn jemand uns sagt: „Jetzt hör doch mal 
auf!“ – hat für uns einen genervt-vorwurfs-

vollen Klang? Oder klingt es nach Entlas-

tung? So war es von Gott gemeint. 

Auch der zwischenmenschliche Bereich ist 

angesprochen 

Wir brauchen eine Ökologie der Unterbre-

chung, und zwar auf geistlicher Ebene, im 

Miteinander und im Umgang mit der Natur. 

Das fängt auf den ersten Seiten der Bibel an. 



  52 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Kain ist kurz davor, vom Zorn überwältigt zu 

werden. Gott spricht ihn an – mit anderen 

Worten: Er unterbricht ihn. Doch Kain lässt 

das nicht zu, er blickt nicht auf, und so pas-

siert der erste Mord der Menschheit (1. 

Mose 4,3-8). Unterbrechung hätte Leben ge-

rettet.76 

Im 46. Psalm wird geschildert, wie Gott 

die Waffen der Völker – Kriegsbögen, 

Speere, Streitwagen – zerbricht. Und dann 

heißt es bezeichnend: „Hört auf und er-
kennt, dass ich Gott bin“ (V. 11). Mittendrin 
einfach mal aufhören – das schützt das Le-

ben. Mein eigenes und das der anderen. Und 

es schützt die Welt, die Gott uns gab. 

Hermeneutische Zwischenüberlegung 

Die letztgenannten biblischen Zusammen-

hänge geben auch einen Hinweis für die 

Frage, ob denn die Bestimmungen über Er-

lassjahre heute noch relevant sind, über die 

Geltung für Gottes erwähltes Volk Israel hin-

aus. Unterbrechung der Gewalt im zwi-

schenmenschlichen Bereich und bei Krie-

gen zwischen Völkern sind universal nötig. 

Man kann nicht sagen, dass Gottes Volk hier 

unter strengeren Maßstäben stünde. Die 

Zerstörung, von der 1. Mose 4 und Psalm 46 

sprechen, ist überall tödlich, im Volk Gottes 

nicht mehr als bei anderen Nationen. Und 

das Gebot, wöchentlichen Ruhetag zu hal-

ten, ist in der Geschichte der Christenheit in 

der ein oder anderen Form universal befolgt 

und als segensreich betrachtet worden. Von 

da aus sollten wir auch Gottes ökologisches 

Unterbrechungs-Gebot ernst nehmen und 

ihm einen hohen Segensgehalt zutrauen. 

Der große Zusammenhang 

Vom unbedingt nötigen Aufhören spricht 

der Schlusssatz eines Gedichts von Kurt 

Marti.77 Er lautet: 

täglich sei unsere tat 
das nichƩun des jüngsten tags 

Könnten wir denn wirklich „den Jüngsten 
Tag tun“? Ist das nicht Anmaßung – dass wir 

es schafften, was Gott sich vorbehält? Oder 

stehen wir tatsächlich in dieser Gefahr? Der 

Offizier, der den Knopf für die Atombombe 

drückt? Oder ich, der ich die zig-milliardste 

Plastikflasche kaufe und mit deren Mikro-

Müll den Ozean endgültig zum Kippen 

bringe? 

Am besten ist, wir lassen es sein. Am bes-

ten ist, wir unterbrechen unser Tun. Oder 

wie der Psalm es sagt: „Hört auf und er-
kennt, dass ich Gott bin!“ 

 



  53 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

8. Die Zukunft der Schöpfung und die Zukunft der Kinder Gottes 

Im Fokus: Römer 8,18-27. Außerdem aussagekräftig: 2Petr 3,10-14. Grundgedanke: Wir erwar-

ten nicht nur einen neuen Himmel, sondern auch eine neue Erde. Das ist ein Neueinsatz, eine 

Art Neuschöpfung – und doch scheint es eine Linie von der jetzigen Schöpfung bis zur künftigen 

Erlösung der Kinder Gottes zu geben. Was für einen Einfluss also hat unser Verhältnis zur jetzi-

gen Schöpfung auf die „Schöpfung“ der neuen Erde? 

 

8.1 Die Schöpfung und die Kinder Gottes  

Die Passage Römer 8,18-27 ist der klassische 

Bibelabschnitt zur Frage, wie die jetzige 

Schöpfung geistlich einzuordnen ist. Was 

Paulus hier anspricht, findet sich so kaum 

sonst im Neuen Testament; allenfalls einige 

Motive sind auch anderswo zu finden (z. B. 

in 2. Korinther 5). 

Mit „Schöpfung“ ist nach übereinstim-
mender Einschätzung wichtiger Exegeten 

die außermenschliche Schöpfung, die be-

lebte Natur gemeint. Weder sind wir Men-

schen eingeschlossen noch ist die Engelwelt 

angesprochen.  

Allerdings sind die Bedingungen, unter 

denen wir Menschen gegenwärtig leben, de-

nen der Schöpfung sehr ähnlich; sie gehö-

ren in dieselbe Kategorie. Insbesondere ste-

hen auch wir unter der Knechtschaft der 

Vergänglichkeit. Das sagt Paulus nicht expli-

zit, setzt es aber deutlich voraus, wenn er 

meint, dass die Erlösung unseres Leibes 

noch aussteht. Den Kindern Gottes ist man-

ches zugesprochen, das für die Schöpfung 

ansonsten nicht gilt; doch die Merkmale der 

gegenwärtigen Schöpfung sind auch für uns 

Kinder Gottes momentan in Kraft. 

Das zeigt die folgende Übersicht. 

 

 

Römer 8,18-27 

 Schöpfung Kinder Gottes 

Gegenwart 

Sehnsucht (19)  

Warten (19) Warten (23) mit Ausharren (25) 

Der Nichtigkeit unterworfen (20)  

Hoffnung (20) Hoffnung (24) 

 Gerettet worden (24) 

Knechtschaft der Vergänglichkeit (21)  

Seufzen (22) Seufzen (23) 

Geburtswehen (22)  

 Unwissen, was wir angemessen bitten sollen (26) 



  54 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 Schöpfung Kinder Gottes 

 Der Geist seufzt mit uns und verwendet sich für 

uns (26) 

Zukunft 

 Sohnschaft (23) 

Befreiung zur herrlichen Freiheit der 

Kinder Gottes (21) 

Erlösung des Leibes (23) 

 Gleichförmig mit Jesus sein (29) 

Deutlich wird auch, dass es Ähnlichkeiten 

im Blick auf die erlöste Zukunft gibt. Zwar ist 

die Schöpfung nicht in personalen Katego-

rien gedacht. Daher hat sie keinen Anteil an 

der Sohnschaft und kann nicht gleichförmig 

mit Jesus sein. Parallel ist jedoch die Erlö-

sung, gerade in ihrem materiellen Aspekt.  

Der wesentliche Punkt im Gedankengang 

ist: Die Zukunft der Schöpfung ist eng ver-

bunden mit der Zukunft der Kinder Gottes, 

ja hängt sogar von ihr ab. Die gegenwärtige 

Schöpfung wird von ihrer Vergänglichkeit 

erlöst werden, weil und wenn Gottes Kinder 

erlöst werden. Weil diese Erde so mit uns 

verknüpft ist, sind auch wir mit ihr ver-

knüpft. 

„Das Ziel der Befreiung der Schöpfung 
von der Vergänglichkeit wird nicht eigens 

thematisiert: Sie ist Bestandteil der Verherr-

lichung, die Gott seinen Kindern für die Zu-

kunft verheißen hat. Paulus sagt den Jesus-

bekennern, ‚dass sie bei ihrer „Offenba-
rung“ als Söhne Gottes (V. 19) eine Schöp-

fung vorfinden werden, die ihrer „Herrlich-
keit“ entspricht‘.“78 

Wie die Befreiung der Schöpfung ausse-

hen wird und in welcher Weise sie stattfin-

det, wird implizit angedeutet: zum einen 

durch die Parallele zu den Kindern Gottes 

und zum anderen durch das Bild der  

Geburtswehen (das noch weiter zu entfalten 

ist, s.u.). Als Kinder Gottes werden wir erlöst 

durch unseren Tod hindurch und durch die 

Auferweckung. Das macht Paulus in 2. Ko-

rinther 5 klar. Es geschieht Abbruch und 

neuer Aufbau, „Entkleidung“ und neue Ein-
kleidung. An einen wachstümlichen Über-

gang oder eine kontinuierliche Entwicklung 

von A nach B ist nicht gedacht. Das wird 

durch das Bild der Geburt unterstrichen: 

Was zur Welt kommt, ist ein neues, ein zwei-

tes Wesen; es ist keine Weiterentwicklung 

oder verbesserte Version der Mutter. 

Insofern ist die Vorstellung vergleichbar 

mit der von 2. Petrus 3,10-14: komplette Auf-

lösung und Vernichtung von Himmel und 

Erde, Neueinsatz durch neuen Himmel und 

neue Erde. Wenn Heinrich C. Rust sich ten-

denziell eher für eine Verwandlung der 

Schöpfung statt einer Neuschöpfung nach 

Vernichtung ausspricht, 79  kann ich ihm in 

dieser Hinsicht nicht folgen. (Mehr zu dieser 

Frage weiter unten; ››› 8.3.) 

Es geschieht also Abbruch und Neuauf-

bau, es liegt eine Diskontinuität vor. Doch 

dürfen wir nicht übersehen, dass in Römer 8 

– anders als in 2. Petrus 3 – auch Kontinuitä-

ten zwischen alter und neuer Schöpfung 

mitgedacht werden müssen. 



  55 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

› Wenn wir als Kinder Gottes nach unse-

rem Sterben auferweckt werden, werden 

wir keine völlig andere Person sein. Un-

sere Identität bleibt gewahrt. Unser Per-

sonkern bleibt in Kontinuität erhalten. 

› Das neugeborene Kind trägt Gene und 

Prägungen seiner Mutter in sich (der Va-

ter ist in dieser Metapher nicht im Blick). 

Es wurde nicht ex nihilo neu geschaffen. 

Selbst die Lebensgeschichte der Mutter 

ist in gewisser Weise im Kind anwesend. 

Demnach gibt es doch eine Linie, eine Art 

„Brücke“, von der alten in die neue Schöp-
fung! Der neue Himmel und die neue Erde 

werden sich nicht zwangsläufig in jedem 

einzelnen Detail von der alten Welt unter-

scheiden, nur um des Unterschiedes willen. 

Genaueres wird man nicht sagen können: 

Wir können zwar vom auferstandenen 

Christus auf die Art der Leiblichkeit der auf-

erweckten Menschen schließen, eine solche 

Analogie ist aber für die außermenschliche 

Kreatur nicht möglich, denn „den leblosen 
und den lebendigen pflanzlichen und tieri-

schen Geschöpfen kommt vom Ursprung an 

nicht die Unzerstörbarkeit zu, die den perso-

nalen geistigen Geschöpfen gegeben ist“ (E. 
Schlink)80.  

Schlussfolgerungen 

Aus den Beobachtungen gibt es eine Reihe 

von Schlüssen, die wir ziehen können: 

a) Eingeschränkte Diskontinuität 

Wie eben deutlich wurde, gibt es keine 

bruchlose Entwicklung von der alten zur 

neuen Schöpfung. Wir können also nicht 

einfach argumentieren: Die guten Einflüsse, 

die wir jetzt in die vorfindliche Schöpfung 

investieren, kommen auch der neuen 

Schöpfung zugute. Je besser die alte Schöp-

fung erhalten wird, desto günstiger wirkt 

sich das auf die neue Schöpfung aus. Das 

wäre ein Argument, das zu kurz gedacht ist. 

Allerdings ist diese Diskontinuität einge-

schränkt. Wenn die Analogie zwischen den 

auferweckten Glaubenden und der neuen 

Schöpfung auch nur ansatzweise zulässig 

ist,81 ist etwas von der ursprünglichen Cha-

rakteristik der Kreatur auch in der neuen 

Schöpfung zu finden. Mehr wird man nicht 

sagen können. 

b) Die Schöpfung wartet auf uns – aber 

nicht auf unsere Aktionen 

Die Schöpfung wartet angespannt darauf, 

dass die „Söhne Gottes“ (die in volle Rechte 
eingesetzten Kinder Gottes) hervortreten 

werden (offenbar werden). Was erhofft sich 

die Schöpfung genau? Sie wartet auf die – 

auch leibliche – Erlösung von Gottes Kin-

dern, weil diese Erlösung auf die gesamte 

Schöpfung zurückstrahlen wird. Das ist ein 

Geschehen der Zukunft. Sie wartet also nicht 

darauf, dass wir uns schon jetzt als Kinder 

Gottes insofern offenbaren, dass wir durch 

gerechtes Handeln die Schöpfung bewah-

ren.82 Das ist im Gedankengang von Römer 

8,19-21 nicht im Blick. 

c) Wir sind mit der Schöpfung eng 

verbunden 

Auch als Kinder Gottes sind wir momentan 

in derselben Situation wie die Schöpfung 

und leiden unter Begrenzungen. Wir stehen 

mit ihr Seite an Seite. Es gibt in dieser Hin-

sicht keine Überlegenheit. Daraus resultiert 

Respekt vor der Schöpfung: Wir würdigen, 

achten und ehren sie.  



  56 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Ehrfurcht und Solidarität sind denn auch 

Stichworte, die Ulrich Wilckens nennt, 

wenn er den Bibelabschnitt aus Römer 8 

kommentiert: „Verantwortung gegenüber 
der ‚Natur‘, ja Ehrfurcht vor ihr entspringt 
[…] dem Wissen des Glaubens, daß Gott in 
seiner Schöpfung als ihr Schöpfer selbst ge-

genwärtig ist und sie darum ebenso ‚stöhnt‘ 
und ‚Schmerz empfindet‘ über den Wider-
spruch zwischen ihrem Sosein und ihrem 

Ziel, das Gott ihr gesetzt hat, wie sie Erwar-

tung, ja Hoffnung hegt, Gott werde diesen 

Widerspruch zu seiner Zeit aufheben. […] 
Die Solidarität der Gotteskinder mit der üb-

rigen Schöpfung entspricht derjenigen der 

Gerechtigkeit Gottes, der auch dort, wo alle 

Menschen Sünder geworden sind, an seinen 

Bundeszusagen festhält und die Ungerech-

ten rechtfertigt, um nicht nur sie für sich, 

sondern seine ganze Schöpfung durch ihre 

Verherrlichung in jene Vollendung zu füh-

ren, zu der er seine Schöpfung insgesamt be-

stimmt hat.“83 

d) Klage statt Desinteresse 

Insbesondere stehen wir mit der Schöpfung 

Seite an Seite, indem sie seufzt und wir es in 

unserer Begrenzung auch tun. Die Verbun-

denheit mit der Schöpfung ist eine des Lei-

dens und Mitleidens. Damit scheidet eine 

distanzierte Haltung aus, die die Schöpfung 

als bloß vergängliches Material ansieht. Von 

der bereits angeführten Stelle 2. Petrus 3,10-

13 aus könnte man ja meinen, diese Welt sei 

sowieso zum Untergang bestimmt, das sei 

Gottes Plan, er sei nicht aufzuhalten – dann 

gehe diese Welt also eben dahin. Ihr Schick-

sal müsse uns nicht weiter bekümmern. 

Doch gerade eine – recht verstandene – 

Bekümmernis wäre Konsequenz unserer 

Schöpfungsverbundenheit: Wir seufzen mit 

ihr, wir beklagen ihren Verfall, wir achten 

es, dass die von Gott doch ursprünglich gut 

geschaffene Welt der Vergänglichkeit unter-

worfen ist. Der Befund aus Römer 8 darf an 

dieser Stelle durchaus emotionale Auswir-

kung haben. Kühles Desinteresse wäre hier 

nicht angemessen. Eine emotionale Beteili-

gung am Schicksal der Schöpfung sollte man 

nicht als Sentimentalität abqualifizieren – 

das verbietet schon der hohe Stellenwert der 

Klage innerhalb der Bibel, greifbar in den 

zahlreichen Klagegebeten im Psalter. Man 

studiere auch den Klagepsalm angesichts ei-

ner ökologischen Katastrophe in Jeremia 

14,1-6; dies ist immerhin ein vom HERRN ge-

gebenes Gotteswort (V. 1).  

e) Hoffnung für die Schöpfung 

Die Zielperspektive von Paulus ist nicht die 

Vernichtung, sondern die Erlösung. Wir 

können erwarten, dass nicht nur wir selbst 

erlöst werden, sondern dass die Schöpfung 

zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes be-

freit werden wird (Röm 8,21). Diese Hoff-

nung richtet sich auf Gottes eigenes Han-

deln, nicht auf die Einsicht oder die gerech-

ten Taten der Menschen. Doch kann man 

fragen, welches Handeln aus unserer Hoff-

nung folgt. Paulus benennt hier nichts expli-

zit. Beachtenswert ist aber der Ertrag aus 

Römer 8, den der Exeget Ulrich Wilckens 

schon 1980 formuliert hat: 

„Eine der zentralen öffentlichen Aufga-
ben der Kirche ist es, mitten in der allgemei-

nen tiefen Besorgnis und verbreiteten Resig-

nation diese Befreiung als die Zukunft der 

gesamten Schöpfung so überzeugt und über-

zeugend zu verkündigen, daß die Hoffnung 

auf diese Zukunft dazu frei macht, das Men-

schenmögliche zu tun, um der drohenden 



  57 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

ökologischen Katastrophe entgegenzuwir-

ken.“84 

Wilckens erwartet von der Kirche hier 

nicht unmittelbar ökologisches Engage-

ment, sondern Verkündigung der Hoffnung. 

Von dieser Hoffnung verspricht er sich dann 

aber schöpfungsbewahrende Handlungen – 

und noch ein Zweites: 

f) Gebet für die Schöpfung 

Noch einmal Wilckens: 

„Auch dies gehört zur öffentlichen Auf-
gabe der Kirche: Im Kyrie eleison der allge-

meinen Not eine Stimme zu geben, in deren 

Schreien das Morgenrot jenes eschatologi-

schen Gloria sich bereits ankündigt. Die 

geistliche Kompetenz des Gottesdienstes der 

Kirche bemißt sich darum auch an der Auto-

rität ihrer allgemeinen, konkreten Fürbitte, 

die schon als solche ein Zeichen, der Hoff-

nung für die Welt ist, für die sie betet.“ 85 

Engagierte Fürbitte wäre also ebenfalls 

eine angemessene Schlussfolgerung aus Rö-

mer 8: Wem man solidarisch verbunden ist 

(siehe oben, Abschnitt 3), für den betet man. 

g) Oder doch mehr Engagement? 

In Abschnitt 2 haben wir festgehalten, dass 

die Schöpfung nicht unmittelbar auf unser 

Handeln wartet, von dem sie sich etwas er-

hofft. Diese Schlussfolgerung wurde aus 

dem Mikrokontext Römer 8,19-21 gewon-

nen. 

Nimmt man aber den größeren Kontext 

der Paulusbriefe in den Blick, so fragt es 

sich, ob man nicht noch einen Analogie-

schluss ziehen müsste.  

Die künftige Herrlichkeit der Kinder Got-

tes besteht in der Gleichförmigkeit mit 

Christus (Röm 8,29; 1Kor 15,49; Phil 3,21). 

Nach 2. Korinther 3,18 passiert die Verwand-

lung in das Bild der Herrlichkeit des Herrn 

allerdings jetzt schon, zumindest anbruchs-

weise. Sie ist bereits im Werk. Gleiches sagt 

Paulus auch in 2. Korinther 5,17 in der Rede-

weise von der neuen Kreatur. Wir erwarten 

das Angeld der Erlösung schon jetzt, indivi-

duell und im Raum der Gemeinde: Versöh-

nung, Heilung, Wiederherstellung. Nicht 

flächendeckend, aber punktuell unüberseh-

bar. Diese gegenwärtige Neu-Schaffung gilt 

den Kindern Gottes, nicht allen Menschen 

und nicht der Schöpfung.  

Doch die Frage ist, was wir als Kinder 

Gottes mit den Gaben der neuen Kreatur an-

fangen. Geben wir diese Vorboten der Erlö-

sung – Versöhnung, Heilung, Wiederher-

stellung – nicht evangelistisch und diako-

nisch an unsere Zeitgenossen weiter? Und 

zwar doch auch an die, die noch nicht glau-

ben, die die Versöhnung der Welt mit Gott 

noch nicht angenommen haben. Wenn wir 

dies aber tun – warum nicht auch gegenüber 

der Schöpfung, auch wenn die Neugeburt 

erst noch bevorsteht? 

8.2 Das Bild der Geburtswehen 

Mit einem einzigen Wort lässt Paulus ein 

Bild anklingen, das fast ein ganzes Gleichnis 

in sich trägt: „Geburtswehen“ (Röm 8,22). 
Wenn die Bibel uns ein Bild anbietet, ist es 

immer unklug, daran vorbeizugehen. Ande-

rerseits besteht die Herausforderung, Bild-

worte nicht überzustrapazieren und auf 

Deutungen hin auszuquetschen, die so nicht 

gemeint waren. Unter diesem Vorzeichen 

lohnt es sich, das Geburts-Gleichnis näher 

anzuschauen. Immerhin war ja in der 



  58 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Antike (und ist es nicht nur dort) „Geburt“ 
kein abstrakter Begriff, sondern eine häufig 

erlebte Alltagserfahrung. Im Alten Testa-

ment ist oft eine anschauliche Vorstellung 

gegeben, wenn von Wehen und Geburt die 

Rede ist (vgl. Jes 13,8; 21,3; 26,17; 42,14; Hes 

16,4.6): Auch männlichen Autoren wie Je-

saja und Hesekiel war klar, dass es um 

Schreie, Krämpfe, sich windenden Körper, 

fieberglühendes Gesicht, schnellen Puls-

schlag, Schnaufen, Luftschnappen und Blut 

geht. Insofern mag es berechtigt sein, das 

knappe Stichwort „Geburtswehen“ in Römer 
8 in seinem Bildgehalt auszuloten. 

Eine Anwendung wurde bereits ausge-

führt: Das geborene Kind ist von der Mutter 

unterschieden, es ist ein eigenes Leben und 

keine Weiterentwicklung der Mutter – aber 

es trägt Gene und Charakterzüge der Mutter. 

Darüber hinaus können wir zwei Schluss-

folgerungen aus der Tatsache ziehen, dass 

die gegenwärtige Schöpfung die „Mutter“ 
des neuen Himmels und der neuen Erde ist: 

a) Fürsorge für die Schöpfung 

Wie es der Mutter ging, beeinflusst auch das 

Neugeborene. Gab sie auf sich acht, kommt 

es dem Kind zugute. Ist die Gebärende ge-

sund, profitiert das Kind davon; ist sie 

krank, belastet das auch das Kind. 

Und kommt es zur Geburt – was macht 

man mit einer Frau im Kreißsaal? Man un-

terstützt sie in jeder Hinsicht. Niemand 

würde ihr Medikamente, Zuwendung, Un-

terstützung entziehen, weil es doch nicht auf 

die Mutter ankäme, sondern auf das Neuge-

borene. Um des Neugeborenen Willen ver-

dient die Mutter jede Zuwendung. Eine 

Gebärende im Kreißsaal zieht man auch 

nicht zur Blutspende heran. 

In gleicher Weise kann die Schöpfung 

keine bloße Ressource für uns sein, die man 

nach ihrem Nutzwert beurteilt. 

b) Die Schöpfung ehren 

Wenn die Schöpfung „Mutter“ der neuen 
Kreatur ist: Sollte man dann nicht das Gebot, 

Vater und Mutter zu ehren (2Mo 20,12), in 

übertragener Weise auch auf die Schöpfung 

anwenden? 

So zu denken, setzt keine neuheidnische 

Mutter-Erde-Mystik voraus und man muss 

nicht losziehen und Bäume umarmen. Im 

Blick ist ja nicht die Erde als Gebärerin alles 

diesseitigen Lebens, sondern – strikt mit 

Paulus – die Schöpfung als „Mutter“ von Got-
tes neuer Schöpfung. Gott ist derjenige, der 

neu schafft, und es gilt auch in dieser Hin-

sicht, den „Vater“ zu ehren. 

Warum dann aber nicht auch die „Mut-
ter“? Das alttestamentliche Gebot umfasst 
mindestens die Aspekte der Würdigung, der 

Ehre, des Respekts – und der materiellen 

Fürsorge im Alter (››› 4.1). Wenn wir die dies-
seitige Welt in solcher Weise ehren, dann 

würdigen wir sie, bringen ihr Achtung ent-

gegen und kümmern uns um die materiellen 

Belange, die sie zum Leben und Überleben 

braucht. 

8.3 Ausgetauschte oder erneuerte Erde?  

Im Nachdenken über Römer 8 ist eine Frage 

angeklungen, die wir jetzt noch vertiefen 

müssen. Sie wird seit einigen Jahren theolo-

gisch diskutiert und lautet: 



  59 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Wenn Gott nach seiner Verheißung einen 

neuen Himmel und eine neue Erde schafft – 

was ist mit der jetzigen Erde? Wird sie besei-

tigt, weggefegt und gegen eine neue Erde 

ausgetauscht? Oder wird sie erneuert, neu 

geschaffen – aber es ist unsere vorhandene 

Erde, die erneuert wird? Es geht also um die 

Frage von Kontinuität oder Diskontinuität. 

Unter Abschn. 8.1. a) wurden Aspekte  

herausgestellt, die für eine Diskontinuität 

sprechen – wobei aber Linien der Kontinui-

tät ebenfalls beobachtet wurden. Beide  

Aspekte sind nicht leicht miteinander auszu-

gleichen; das klang schon in den Überlegun-

gen zu Römer 8 zwischen den Zeilen durch 

und dieses Abwägen prägt auch die folgen-

den Abschnitte. 

Im biblischen Zusammenhang spielen 

hier vor allem die Aussagen in 2. Petrus 3 

und Offenbarung 20 und 21 eine Rolle. Hier 

ist klar davon die Rede, dass Himmel und 

Erde vergehen und dass die globale neue 

Schöpfung ein Neueinsatz ist. Auch das Je-

suswort aus Matthäus 24,35 spricht eine 

deutliche Sprache: „Himmel und Erde wer-

den vergehen, meine Worte aber werden 

nimmermehr vergehen.“ Im Kontext ist von 
der Sintflut die Rede, die „alle wegraffte“ (V. 
39). Ich persönlich bin mit dieser Vor- 

stellung der Diskontinuität aufgewachsen 

und sie prägt meine Zukunftserwartung. 

Dennoch ist mit diesen zwei, drei Bibel- 

stellen nicht alles gesagt und eine nähere  

Betrachtung ist wichtig.  

In der theologischen Diskussion sehe ich 

zwei Linien, die beide gute Gründe für sich 

haben. 

a) Abbruch und Diskontinuität 

Die Diskontinuität zwischen Gegenwart und 

Zukunft kommt zunächst in der Wahl der 

biblischen Sprache zum Ausdruck. Edmund 

Schlink arbeitet heraus, dass die neue 

Schöpfung nie „neue Welt“ genannt wird. 
„Die ‚Welt‘ ist die schuldhaft entstellte 
Schöpfung. Sie vergeht.“ Das Neue wird viel-
mehr „Alles“ und „Himmel und Erde“ ge-
nannt, und damit wird alttestamentliche 

Schöpfungssprache aufgegriffen. 86  Bibli-

sche Sprache und Wortwahl ist an vielen 

Stellen ein Signal für wichtige Inhalte und 

sollte deshalb sorgfältig beobachtet werden.  

Der Alttestamentler Odil H. Steck hat 

1978 eine ausführliche Studie zum Thema 

„Welt und Umwelt“ vorgelegt.87 Ich möchte 

den Gedankengang zum Verhältnis der jetzi-

gen zur künftigen Welt zusammengefasst 

wiedergeben: 

Die Welt ist einerseits der Raum, in dem 

Gott als Schöpfer wirkt und in den Christus 

als Retter kam. Dieser Raum ist von Gott her 

also höchst positiv besetzt. Andererseits ist 

die Welt aber auch „Machtraum menschli-
cher Selbstorientierung“ – das heißt: das 

Feld, in dem Sünde sich breitmacht und in 

dem der Mensch sich gegen Gott zu behaup-

ten versucht.88 Die gegenwärtige Welt trägt 

also einen unheilvollen Schaden in sich.  

Daher hat die Welt, so wie sie ist, keine 

Zukunftschance aus menschlicher Perspek-

tive. Dem menschlichen Bemühen kann es 

nicht gelingen, die Welt ins Positive zu ent-

wickeln. „In diesem Sinne hat die vom Men-

schen gebrauchte natürliche Welt und Um-

welt, hat menschliches Leben keine Aussicht 

und Zukunft, sondern: Eben diese Welt in 

eben dieser Dynamik vergeht […]!“ 89  Die 



  60 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Vorstellung, der Mensch könne diese Welt 

auf eine heilvolle Zukunft hin gestalten, ist 

„Wahn“, maßlose Selbstüberschätzung: weil 
der Mensch sich ja von Gott losgesagt hat 

und seitdem alles von seinen eigenen Mög-

lichkeiten statt von Gott erwartet. 90  Das 

Neue Testament sieht die so beschriebene 

Welt nicht auf eine Vollkommenheit, son-

dern auf ihr Ende zugehen. Gott wird sie 

richten und vernichten. Das kommt „in den 
Aussagen vom Endgericht, vom Vergehen 

dieser Welt bis hin zu Aussagen über den 

Untergang der vorfindlichen Welt wie in der 

Johannesapokalypse zum Ausdruck“.91  

Die Bibelstellen aus 2. Petrus 3 und Offen-

barung 20–21 sind für Steck aber nicht der 

wichtigste Grund, von einem Abbruch und 

einem Neubeginn auszugehen. Diese Stellen 

haben in ihrem jeweiligen Zusammenhang 

eine bestimmte argumentative Funktion 

und sollten nicht zu schnell verallgemeinert 

werden. 92  Der wichtigere Punkt ist: Gott 

wird als Neuschöpfer handeln. Nicht also 

die negative Sicht, sondern Gottes Eingriff 

bringt Steck vor allem zur Auffassung von 

der Diskontinuität. Gott führt diese natürli-

che Welt und Umwelt zu einem definitiven 

Ziel, und zwar in Gestalt einer gerechten 

und heilen Lebenswelt.93 Deshalb haben die 

Schöpfungswelt und das Lebendige eine 

sinnerfüllende Zukunft in Vollkommenheit. 

Diese ZukunŌ ist für das Zeugnis des Neuen 
Testaments freilich nicht eine Rückführung 
der Welt in das ungeminderte Schöpfungsge-
schehen, nicht eine Wiederholung des 
Schöpfungsgeschehens, nicht dessen Ver-
besserung, und schon gar nicht ein Zustand, 
der sich unter Mitwirkung der Glaubenden, 
besƟmmter Staatsordnungen, GesellschaŌs-
formen, Sozialbedingungen seit dem Kom-
men ChrisƟ steƟg und immer stärker aus 
dem Bestehenden entwickeln […]. Diese 

ZukunŌ ist ein neues Geschehen mit der 
Qualität deĮniƟver EndgülƟgkeit, das in Voll-
kommenheit realisiert, was GoƩes Schöp-
fung von Anfang an intendiert. In ihr vollen-
det sich die Feststellung von Gen 1,31: „Und 
GoƩ sah an alles, was er gemacht haƩe, und 
siehe, es war sehr gut“ […]. Ja, in der Erschlie-
ßung der HeilszukunŌ in Christus wird aller-
erst oīenkundig, was Schöpfung ist: nicht ein 
Aussenden des Lebendigen auf den Weg des 
Scheiterns, sondern auf den Weg zu seinem 
Heil.94 

Mit diesen – sprachlich kompakten – Ge-

danken hält Steck noch einmal fest, dass es 

keinen wachstümlichen Übergang vom Al-

ten zum Neuen gibt und dass wir Menschen 

an der Erneuerung nicht mitwirken können. 

„Der Glaubende weiß gemäß dem Neuen 
Testament, daß diese Leidensgestalt der na-

türlichen Welt und seines eigenen Lebens 

zur Gänze nicht durch Bemühen und Fort-

schritt jeder Art zu überwinden ist.“95 Den-

noch ist die Zukunftsperspektive der Welt 

hoffnungsvoll – weil Gott es ist, der handeln 

wird und mit Christus bereits einen Neube-

ginn gesetzt hat. 

Was ist uns Christinnen und Christen auf 

diesem Hintergrund aufgegeben? Worin be-

stehen unsere Aufgabe und unsere Verant-

wortung? Untätigkeit und Resignation kom-

men für Steck nicht infrage96 – trotz der be-

grenzten Lebensdauer dieser Welt. Die Welt 

ist nicht nur Raum von Gottes Schöpfungs- 

und Rettungswirken und nicht nur „Macht-
raum menschlicher Selbstorientierung“, 
sondern auch Lebensraum des Glaubens.97 

Daraus folgen verschiedene Haltungen und 

Handlungen: 

› Wir leiden mit der beschädigten Welt, 

wir sind ihr im Mitleiden verbunden.98 



  61 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

› Weil wir wissen, dass die Zeit dieser Welt 

begrenzt ist, begreifen wir, dass sie jetzt 

aber noch Zeit hat. Wie viel Zeit, ist uns 

unbekannt. Daher sind wir verantwort-

lich für die Gestalt dieser Welt, solange 

Gott ihr noch Zeit gibt.99  

› Wir setzen uns deshalb dafür ein, dass die 

Menschen und die außermenschliche 

Schöpfung noch in den Lebenskräften 

stehen können, die Gott ihnen als Schöp-

fer zugedacht hat.100  

› Indem wir uns so verhalten, praktizieren 

wir Nächstenliebe, Diakonie und soziales 

Handeln. 101  Gerade die Begriffe Nächs-

tenliebe und Diakonie haben hier großes 

theologisches Gewicht. 

› Indem wir uns für den Erhalt der Welt 

einsetzen, solange Gott ihr noch Zeit gibt, 

erhalten wir nicht zuletzt den Raum, in 

dem das Evangelium verkündigt wird. Es 

wäre widersinnig, sich – vielleicht gedan-

kenlos – an der Schädigung oder Vernich-

tung einer Welt zu beteiligen, die Gott 

noch mit dem Evangelium erreichen 

möchte. Der Glaube muss Zeichen set-

zen, damit die Erfahrung von Gottes ge-

gebenem Lebensraum für alle erhalten 

bleibt und erlebt werden kann: „auf daß 
alle auf die hier wirksame, allen zuge-

wandte Schöpfergüte Gottes angespro-

chen werden können im Dienste der Ver-

kündigung des Heils, das Gott seiner 

Schöpfung zuwenden will […].“ 102  Für 

Steck ist es eine Voraussetzung und 

Grundlage des Heils, dass Menschen die 

Schöpfergüte Gottes erfahren können. 

Dazu muss ihre elementare Lebenswelt 

entsprechend ausgestattet sein. Um diese 

Ausstattung zu erhalten, sind Verzicht 

und Opferbereitschaft der Glaubenden 

nötig.103 – Es ist bemerkenswert, dass der 

Aspekt der Evangeliumsverkündigung 

hier einbezogen wird und dass die ökolo-

gische Verantwortung ihr zugeordnet 

wird. Damit gelingt Steck ein integrativer 

Ansatz, der seitens der Evangelikalen im 

Manifest von Manila und in der Kapstadt-

Verpflichtung betont wurde.104  

Bemerkenswert am Entwurf von Odil H. 

Steck ist: Er sieht klar die zeitliche Begren-

zung dieser Welt und die theologische Be-

grenzung der menschlichen Verbesserungs-

möglichkeiten – und kommt dennoch zu der 

Schlussfolgerung, dass den Glaubenden 

eine große ökologische Verantwortung ge-

geben ist, die sich sehr konkret (er spricht 

von „ökologische[n] Präzisierungen“105) aus-

wirken muss. 

b) Erneuerung und Kontinuität 

Andere Bibelausleger beobachten an den 

Texten eher die Vorstellung einer Kontinui-

tät zwischen gegenwärtiger und künftiger 

Erde: Die Neuschöpfung ersetzt diese Welt 

nicht durch eine andere, sondern erneuert 

die Erde. So bezieht sich Heinrich C. Rust 

auf Kirchenlehrer wie Irenäus, Augustinus, 

Thomas von Aquin und Stimmen in der ge-

genwärtigen katholischen Dogmatik, die 

von einer Verwandlung ausgehen. 106  Er 

meint: „Gott bleibt sich und seiner Schöp-
fung treu, Das messianische Friedensreich 

auf der Erde ist ohne Erde gar nicht denk-

bar. Das, was im Reich Gottes bereits neu 

auf der Erde Spuren hinterlassen hat, wird 

nun vollendet.“107 

Eine ausführlichere exegetische Begrün-

dung dieser Sicht liefert Jonathan A. Moo.108 

Für ihn macht Römer 8 unmissverständlich 

deutlich, „dass genau diese Schöpfung, die 
jetzt seufzt, eine Zukunft in Gottes Plänen 



  62 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

hat. […] wir müssen im Licht von Römer 8 
bekräftigen, dass diese Schöpfung, diese 

Erde, nicht zurückgelassen wird.“ 109  Nach 

Paulus freut sich die gesamte Schöpfung da-

rauf, mit uns an der Freiheit und Herrlich-

keit teilzuhaben, die mit der Offenbarung 

der Kinder Gottes und der Erlösung unseres 

Leibes einhergeht. Dieselbe Schöpfung fin-

det in der neuen Schöpfung die Absichten 

ihres Schöpfers erfüllt, ihre Zukunft gesi-

chert und ihre Heilung vollendet – so Moo.110 

Die beiden klassischen Stellen, die von ei-

ner Vernichtung der Erde zu sprechen 

scheinen, deutet Moo anders.  

2. Petrus 3,10-13 

Für 2. Petrus 3,10 spricht er sich für die Les-

art aus: „… die Elemente aber werden im 

Brand aufgelöst und die Erde und die Werke 

auf ihr ⟨im Gericht⟩ erfunden werden“. 
Diese Lesart ist auf Basis der vermutlich äl-

testen griechischen Handschriften zu bevor-

zugen. Demnach werden die Elemente der 

Erde zwar dem Feuer preisgegeben, aber 

nicht mit dem Ziel der völligen Vernichtung. 

Vielmehr wird die Erde völlig ungeschützt 

und ohne Möglichkeit, sich zu verstecken, 

dem Gericht Gottes unterworfen sein. Was 

für Elemente sind es dann aber, die „im 
Brand zerschmelzen“? Was nach 2. Petrus 
3,10 eindeutig vergehen wird, sind „die Him-
mel“. Moo deutet die genannten Elemente – 

gemäß dem Sprachgebrauch späterer Texte 

– auf himmlische Elemente.  

Das in 2 Petrus 3,10 beschriebene Szenario 
wäre dann am besten als ein Bild zu verste-
hen, in dem GoƩ zu seiner Schöpfung 
kommt, der Himmel, der symbolisch seinen 
Thronsaal von der Erde trennt, mit Getöse 
verschwindet, die Elemente dazwischen sich 
vor seiner feurigen Gegenwart auŇösen und 

die Erde und alle Werke der Menschheit vor 
ihm „gefunden“ werden, entblößt und als 
das entdeckt, was sie wirklich sind.111 

Salopp gesagt: Die Himmel werden ver-

gehen, die Erde aber nicht in gleicher Weise. 

Moo untermauert diese Sicht, indem er auf 

die biblische Analogie hinweist, die der 

2. Petrusbrief im direkten Kontext (3,5-7) 

verwendet: die Sintflut und (damit implizit) 

die Rettung der Menschheit und Tierwelt 

durch Noah. Damals wurde die Welt, die 

durch das Böse verdorben war, in den Was-

serfluten zerstört – aber nicht völlig vernich-

tet.112 Gott hat ja nach der Sintflut nicht mit 

einer ganz anderen Welt neu angefangen, 

hat die Erde nicht ausgetauscht, sondern das 

Wasser verlief sich und die bisherige Erde 

kam zum Vorschein und wurde neu besie-

delt. „Die ‚neue‘ Welt, die auf der anderen 
Seite des Gerichtes entsteht, ist ganz klar 

diese Welt, neu gemacht, eine gereinigte und 

zurückgewonnene Welt: ‚ein neuer Himmel 
und eine neue Erde, in denen die Gerechtig-

keit wohnt‘ (2 Petr 3,13).“ 113  „Neu“ heiße 

demnach: „erneuert“.114 

Was ist auf diesem Hintergrund unsere 

Rolle an der Grenze zwischen alter und 

neuer Erde? Moo unterstreicht, dass das 

Neue durch Gott selbst herbeigeführt wird 

und nicht von uns abhängt. Dennoch traut 

er den Glaubenden eine gewisse Mitwirkung 

zu: Gott befähige und veredele durch seine 

Gnade unsere Bemühungen und nutze sie 

sogar, um den Tag des Herrn zu beschleuni-

gen. Seine Sicht ist hier deutlich optimisti-

scher als die von Odil H. Steck. Steck nimmt 

den Einfluss der Sünde auf das Wollen und 

Tun des Menschen radikal ernst und kann 

daher von menschlichen Bemühungen 

nichts Positives erwarten. Moo seinerseits 

nimmt ernst, dass nach 2. Petrus 3,12 das 



  63 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

„Beschleunigen“ des Tages des Herrn durch-
aus durch das Verhalten der Gläubigen be-

wirkt werden kann, und hat an dieser Stelle 

den Wortlaut des Textes für sich. 

Offenbarung 19–22 

Auch am Ende der Johannesoffenbarung ist 

die Rede davon, dass der erste Himmel und 

die erste Erde einmal vergangen sein wer-

den und Gott einen neuen Himmel und eine 

neue Erde schafft (21,1; vgl. 19,11). Wie kann 

man in diesem Rahmen von Kontinuitäten 

sprechen? Moo weist auf folgende Aspekte 

hin: 

› Die Menschen des vollendeten Volkes 

Gottes werden künftig herrschen, und 

zwar „auf der Erde“ (Offb 5,10), und dies 
„von Ewigkeit zu Ewigkeit“ (22,5). Moo 
sieht diese Herrschaft nicht auf eine tau-

sendjährige Periode beschränkt. 

› Diese Herrschaft ist Teilhabe am Sieg und 

der Macht von Christus. In gesamtbibli-

schem Zusammenhang wird so das Ab-

bild Gottes wiederhergestellt, indem wir 

unsere ursprünglich vorgesehene Rolle 

als Priester und Könige (Offb 1,6) inner-

halb der Schöpfung ausüben. 

› Beim neuen Himmel und der neuen Erde 

„geht es nicht darum, alle neu zu ma-
chen, sondern um die Wiederherstellung 

und Erneuerung von allem, um die Ver-

wirklichung von den Plänen Gottes für 

die Schöpfung, die er von Anfang an 

hatte. Gott wohnt ganz nah bei seinem 

Volk (21,3), so wie er es im Garten getan 

hat, und der Baum des Lebens ist wieder-

hergestellt und dient nun dazu, die Völ-

ker der Welt zu heilen.“115 

› Kontinuität ist nach Moo auch in der Aus-

sicht angedeutet, dass die Könige und 

Völker mit ihrer Herrlichkeit ins neue Je-

rusalem einziehen (21,24). „Die Herrlich-
keit, die sie beisteuern, ist vielleicht ein 

Zeichen dafür, dass das Beste, was die 

menschliche Kultur und Zivilisation zu 

bieten hat, Bestand hat – Kunst, Wissen-

schaft und alles menschliche Streben, 

das nun von der Gefangenschaft in 

Sünde, Bösem und Ungerechtigkeit be-

freit ist.“116 

Diese letzte These ist eine kühne Aus-

sicht, die voraussetzt: Wenn Gott Gericht ge-

halten hat, gibt es Aspekte des Menschli-

chen, die nicht komplett verworfen und ver-

nichtet, sondern gereinigt und geheiligt 

werden.117 Man könnte versuchen, dies mit 

der Gerichts-Vorstellung von 1. Korinther 

3,10-17 zu begründen, wo (nur) die vor Gott 

untauglichen Werke im Feuer verbrannt 

werden, andere Werke Bestand haben dür-

fen und die betreffende Person wie durchs 

Feuer gerettet wird. Allerdings gelten diese 

Aussagen für Menschen, die auf dem Grund 

Jesus Christus gebaut haben (1Kor 3,11). 

Dies auf Völker, Kultur und Zivilisation all-

gemein anzuwenden, scheint mir fragwür-

dig.118 Adolf Pohl verweist auf den entschei-

denden Einschnitt von Offenbarung 21,1 

und folgert, dass das danach huldigende Kö-

nigtum ein neues sein werde, auf neuer Erde 

und unter neuen Völkern. „Seine Träger wa-
ren schon vor ihrem Eintritt durch die Tore 

solche, deren Namen im Lebensbuch stan-

den; sonst hätten sie nach Vers 27 keinen Zu-

tritt erhalten.“119  

Abgesehen davon aber ist die Linie von 

Offenbarung 5,10 zu 22,5, auf die Moo hin-

weist, bedenkenswert (falls sie denn wirk-

lich bis zu 22,5 reicht und nicht nur zur be-

grenzten Zeitspanne, die in 20,4 genannt 



  64 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

wird). Weitere Gesichtspunkte für eine Kon-

tinuität zwischen alter und neuer Schöpfung 

zeigt Julius Steinberg auf.120 Er setzt bei der 

Beobachtung an, dass in der Bibel ein großer 

Bogen von 1. Mose 1–11 bis nach Offenba-

rung 21–22 geschlagen wird. Die Strukturen 

des Anfangs kehren in den Visionen der Jo-

hannesoffenbarung wieder. Dazu gehört der 

Auftrag an den Menschen, zu herrschen und 

zu dienen (1Mo 1–2) und die Mittlerfunktion 

der Gläubigen in Bezug auf die Nationen. 

„Im Blick auf die Strukturen besteht also 
eine Kontinuität zwischen der jetzigen und 

der kommenden Schöpfung.“ Wie detailliert 
die Entsprechungen zwischen dem sind, 

was auf den ersten und auf den letzten Sei-

ten der Bibel gesagt wird, lässt sich an ande-

rer Stelle noch eingehender nachweisen.121 

Was aber ist mit den signifikanten Unter-

schieden zwischen der erneuerten Welt und 

der Welt des Anfangs? Es wird doch nicht al-

les einfach „auf Werkseinstellungen zurück-
gesetzt“. Insbesondere betonen viele Ausle-
ger, dass dem Garten des Anfangs später, am 

Ziel der Zeiten, eine Stadt gegenübersteht. 

Für Steinberg zeigt sich gerade so der Cha-

rakter der Bibel und von Gottes Handeln als 

geschichtliches Handeln und Geschichts-

buch. Stünde in der erneuerten Zukunft ein-

fach nur ein neuer Garten im Zentrum 

„würde die Menschheit im Eschaton zu ei-

nem geschichtslosen Urzustand zurückkeh-

ren. Die Weltgeschichte wäre überwunden 

und ausgelöscht, als wäre sie nie gesche-

hen.“ Das aber ist nicht Gottes Art, zu wir-

ken. Daraus folgt: „Endzeitliche Hoffnung 
macht menschliches Handeln im Hier und 

Jetzt nicht bedeutungslos, sondern die Ge-

schichte dieser Welt prägt auch die kom-

mende Welt mit.“  

In diese Richtung argumentiert auch 

Moo. Er sieht eine Analogie zum Körper des 

auferstandenen Christus. Dieser trägt noch 

die Wunden der Kreuzigung (so auch – in an-

derer Bildsprache – Offb 5,6) und hat doch 

eine erkennbare Kontinuität zu seinem Leib 

vor der Auferstehung. 122  An dieser Stelle 

zeigt sich aber auch die begrenzte Tragfähig-

keit dieses Arguments. Ja, auch der aufer-

standene Christus erschien als Mensch, als 

jüdischer Mann auf der Erde – war jedoch in 

dieser Gestalt nicht von allen zweifelsfrei als 

Jesus von Nazareth identifizierbar (vgl. Mt 

28,17; Lk 24,15; Joh 20,14). Seine Leiblichkeit 

nach der Auferstehung erschien „in anderer 
Gestalt“ (Mk 16,12). Der Auferstehungsleib 

muss doch wohl als Neuschöpfung Gottes 

gelten und nicht als geheilter Leib des Irdi-

schen. Von daher könnte man auch auf den 

neuen Himmel und die neue Erde als Neu-

einsatz, als Neuschöpfung schließen. 

c) Versuch einer Zusammenschau und 

Schlussfolgerungen 

Wie lassen sich die beiden biblischen Aussa-

gelinien – Diskontinuität und Kontinuität – 

miteinander in Einklang bringen? Für beide 

gibt es bedenkenswerte Argumente und jede 

der beiden Linien hält wichtige biblisch-the-

ologische Einsichten fest. 

› Zum einen ist es wichtig, die Schärfe von 

Gottes Gericht am Ende der Zeiten nicht 

abzumildern. Es ist ein radikales Gesche-

hen, das radikalen Abbruch mit sich 

bringt. Im biblischen Menschenbild ist 

nicht von einem guten Kern des Men-

schen die Rede, sondern der ganze 

Mensch, auch mit seinen besten Absich-

ten, ist von Gott entfremdet und kann da-

her in Gottes Gericht nicht bestehen (vgl. 

Jes 64,5). Demnach wäre auch nicht zu 



  65 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

erwarten, dass irgendetwas von den Leis-

tungen der Menschheit Bestand vor dem 

Richter hat. Hier besteht vielleicht die 

theologische Versuchung, heimlich doch 

ein etwas zu optimistisches Menschen-

bild zu pflegen. Dem zieht die Vorstel-

lung vom totalen Abbruch der diesseiti-

gen Welt eine notwendige Grenze. Auf 

die oben skizzierten Einsichten von Odil 

H. Steck wäre neu zu hören. 

› Auf der anderen Seite ist es wichtig, die 

Leiblichkeit und „Erdigkeit“ von Gottes 
neuer Welt zu beachten. Spiritualisie-

rung war immer schon eine andere theo-

logische Versuchung in der Christenheit. 

Die von Gott gewollte Materialität wird in 

der Vorstellung von der erneuerten Erde 

legitim festgehalten. Allerdings stellt sich 

die Frage, ob es dafür der Annahme be-

darf, der neue Himmel und die neue Erde 

stünden in einer materiellen Kontinuität 

zur jetzigen Welt. Auch die „neue Erde“ 
nach Offenbarung 21,1 lässt sich als sehr 

materiell-erdig denken – es ist eben eine 

Neuschöpfung. Neben Offenbarung 21,1 

ist Jesaja 65,17-25 ein zentraler biblischer 

Beleg für die Erdgebundenheit der neuen 

Welt Gottes. Doch wie man diese Zu-

kunftsschau einordnen kann, dafür gibt 

es wiederum mehrere Wege. Man kann 

sie als Beleg für Kontinuität zwischen der 

jetzigen und der neuen Erde lesen.123 Man 

kann sie als Hinweis darauf verstehen, 

dass die neue Erde, wenn Gott diese nach 

einem kompletten Vergehen der diessei-

tigen Welt neu schafft, materielle Ähn-

lichkeiten zur jetzigen Welt hat, ohne 

dass es direkte durchgehende Linien gibt. 

Schließlich lässt sich die Vision von Je-

saja 65 auch als Modell der vorläufigen 

Erlösung deuten, das gerade nicht 

identisch mit den Gegebenheiten von Of-

fenbarung 21 ist.124 

Was tragen die beiden biblischen Kon-

zepte, das der Diskontinuität und das der 

Kontinuität, jeweils für unsere Schöpfungs-

verantwortung aus? Müsste man sagen: Wer 

von einer Vernichtung der irdischen Ele-

mente im Feuer ausgeht, dem ist das Erge-

hen der Schöpfung eher egal? Und wer an-

nimmt, Gottes neue Welt finde auf dieser er-

neuerten Erde statt, der sorgt sich eher 

mehr um den Erhalt dieser Erde? 

So schematisch ist es nicht. Zunächst las-

sen sich aus dem Konzept der Kontinuität 

theoretisch zwei gegenläufige Schlussfolge-

rungen ziehen. Einerseits lässt sich sagen: 

Wenn Gott noch so viel mit dieser Erde vor-

hat – wie könnten wir diese Erde dann un-

umkehrbar zerstören? Wir müssen sie doch 

vor dem Untergang bewahren! Andererseits 

lässt sich dieses Argument auch umkehren: 

Wenn Gott noch so viel mit der Erde vorhat, 

dann wird er sie doch selbst erhalten und 

nicht zulassen, dass Menschen sie vernich-

ten – mögen sie sich auch noch so rück-

sichtslos und ausbeuterisch verhalten.  

(Diese Schlussfolgerung erscheint mir zwar 

nicht besonders sachgemäß und sinnvoll, 

aber theoretisch könnte man sie eben zie-

hen.) 

Bemerkenswert finde ich eine weitere 

Beobachtung: Egal ob man von einem völli-

gen Abbruch und einem Neubeginn der 

Welt ausgeht oder von einer Erneuerung der 

bestehenden Erde – beide Konzepte stellen 

uns in die Verantwortung für die Schöpfung 

und nehmen uns in die Pflicht, sorgsam mit 

ihr umzugehen. Autoren wie Odil H. Steck 

folgern das aus dem Konzept der Diskontinu-

ität, Autoren wie Heinrich C. Rust aus dem 



  66 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Konzept der Kontinuität. Auf diesem Hinter-

grund gibt es nicht die ökologisch schützen-

dere und die ökologisch gleichgültigere Va-

riante. Und auch wer (noch) nicht vermag, 

sich exegetisch zwischen den beiden Ausle-

gungsmodellen zu entscheiden, 125  hat 

Gründe genug, Gottes Schöpfung zu bewah-

ren.  

Unterm Strich ist es vielleicht das Bild der 

Geburtswehen aus Römer 8, das eine ausrei-

chende Orientierung gibt. In diesem Bild 

sind beide Linien enthalten: Was neu gebo-

ren wird, ist nicht identisch mit der Mutter, 

es ist etwas Zweites, das seine eigene Le-

bensaussicht hat. Und doch trägt es das Ge-

präge der „Mutter“, es enthält ihre DNA. Am 

wichtigsten aber: Die gebärende „Mutter“ 
verdient – auch wenn ihre Lebenszeit nicht 

so weit reicht wie die des neu Geborenen – 

allen Respekt, alle Unterstützung und alle 

Pflege. Das müsste genügen, um Christin-

nen und Christen aufs Höchste zum Erhalt 

der Schöpfung zu motivieren. 

d) Eine kaum gestellte und ungelöste Frage 

Nur am Rande sei eine Frage notiert, die 

nach allem, was ich sehe, bisher kaum ge-

stellt wurde: Was bedeutet es, dass nicht nur 

die Erde, sondern auch der Himmel verge-

hen wird (Mt 24,35; 2Petr 3,10)? 126 Warum 

muss auch der Himmel neu geschaffen wer-

den? Inwiefern steht der auch jetzige Him-

mel unter Gottes Gericht (2Petr 3,7)? Und 

wenn wir in diese Fragestellung mehr Klar-

heit bringen können – lassen sich daraus 

analoge Schlussfolgerungen auf das Verge-

hen und die Neuschaffung der Erde ziehen? 

Hier liegt noch ein Stück Arbeit von den Bi-

belauslegerinnen und -auslegern. 

8.3 Bezug zum Millennium? 

Die Passage aus Römer 8 wird manchmal 

noch in einem speziellen Kontext verstan-

den, nämlich im Blick auf das Millennium.127 

Damit ist das sogenannte Tausendjährige 

Reich bezeichnet, das sich nach Auskunft 

der Johannesoffenbarung auf dieser Erde 

ereignet und in dem gerechte und heilvolle 

Zustände herrschen. 

Der Gedankengang besagt: Das Millen-

nium setzt eine Erde voraus, die bewohnbar 

ist. Was wir hier und heute zugunsten der 

Erde tun, ist also auch eine Investition in die 

Lebensgrundlage des Millenniums. Wie 

könnten wir zulassen, dass die Erde zerstört 

wird, wenn Gott doch noch so große Pläne 

mit ihr hat? 

Das Argument hat etwas Bestechendes. 

Dennoch würde ich es nicht im Kontext von 

Römer 8 heranziehen. Zunächst sollte man 

die Beobachtung erst nehmen, dass die Bi-

bel nur sehr selten und knapp vom soge-

nannten Tausendjährigen Reich spricht – 

nur in Offenbarung 20,1-6, und auch hier 

fehlt der Begriff „Tausendjähriges Reich“. 
Andere Schriftstellen diesem Reich zuzu-

ordnen – wie z. B. Jesaja 11,6-10; 65-17-25 –, 

ist eine Auslegungsentscheidung. Vielleicht 

keine schlechte – doch muss klar bleiben, 

dass der Begriff auch in den alttestamentli-

chen Stellen fehlt, ebenso die Zeitangabe 

„tausend Jahre“, und es ist auch nicht von 
der Beteiligung der Menschen Gottes an der 

heilvollen Herrschaft die Rede, die in Offen-

barung 20,1-6 zentral ist. 

Wichtig ist darüber hinaus ein erhebli-

cher Unterschied zu der Zukunftsaussicht in 

Römer 8: Die tausend Jahre dauernde Herr-

schaft der Märtyrer und der Getreuen sind 



  67 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

eine begrenzte Epoche. Das gilt auch, wenn 

man die Zeitangabe nicht wörtlich versteht. 

Mit ihr soll in jedem Fall gesagt werde, dass 

es eine Zeit mit fixiertem Beginn und fixier-

tem Ende ist. Danach folgen in der Johan-

nesoffenbarung weitere endzeitliche Ereig-

nisse, darunter das Vergehen des ersten 

Himmels und der ersten Erde und die An-

kunft eines neuen Himmels und einer 

neuen Erde (Offb 21,1). In Römer 8 ist aber 

keine befristete Zukunft im Blick, sondern 

die doch wohl endgültige Verherrlichung: 

die Erlösung der Kreatur von der 

Vergänglichkeit. Von einer solchen Erneue-

rung der Erde ist in Offenbarung 20,1-6 nicht 

die Rede; irdisch gesehen, scheint alles noch 

auf der bisherigen Lebensgrundlage zu pas-

sieren (vgl. Offb 20,8.11). 

In der Frage, wie sich jetzige und künftige 

Schöpfung zueinander verhalten, sollte man 

es also bei den bisher zusammengestellten 

Erträgen belassen und die biblische Erwar-

tung einer tausendjährigen Herrschaft nicht 

ins Spiel bringen. 



  68 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

9. Der Eigenwert der Schöpfung 

Im Fokus: Psalm 19,2-5. Außerdem aussagekräftig: Psalm 104,20-21; Psalm 148. Grundgedanke: 

Die Natur ist mehr als eine Ressource für den Menschen, mehr als ein „Steinbruch“. Sie tut Got-
tes Werk (z.B.: ihn loben, ihn bezeugen) – und sollte für uns daher unantastbar sein, anstatt dass 

wir ihr Werk für Gott beeinträchtigen oder behindern. 

 

Mehr als eine Ressource 

In den vorangehenden Kapiteln ging es um 

die Schöpfung vor allem unter einem Blick-

winkel: Die Natur ist uns Menschen vom 

Schöpfer anvertraut; wir dürfen sie nutzen, 

müssen aber auch verantwortlich mit ihr 

umgehen. Die Schöpfung ist in dieser Sicht-

weise vor allem eine Ressource für uns (die 

wir natürlich ebenfalls Teil der Schöpfung 

sind). Diese Ressource müssen wir pflegen 

und gerecht aufteilen – aber wir nutzen sie 

eben auch. 

In der Gesamtschau wäre dieses Bild al-

lerdings verkürzt. Die Natur ist mehr als 

eine Ressource. Sie ist nicht nur dazu gege-

ben, um den Menschen zu dienen. Sie hat 

vielmehr einen Eigenwert und auch eine ei-

gene Beziehung zum Schöpfer, unabhängig 

vom Menschen. Die verschiedenen Bibel-

texte, die darauf hinweisen, formulieren das 

zum Teil in poetischen Gedanken, die un-

sere Vorstellungskraft schnell sprengen. 

Dennoch sollten wir sie nicht als bloße Lyrik 

abtun, sondern zuerst einmal beim Wortlaut 

verweilen und ihn daraufhin abklopfen, was 

für Bedeutungsebenen sich hier zeigen. Ich 

breite jeweils die Bibeltexte der betreffen-

den Aussagekreis aus und versuche dann, 

Schlüsse daraus zu abzuleiten. 

9.1 Die Natur bezeugt den Schöpfer 

Nach einem ersten biblischen Aussagekreis 

legt die Schöpfung eine Zeugenaussage ab. 

Sie stellt Information bereit, aus der man 

Rückschlüsse ziehen kann und soll. Es ist die  

 

Natur in ihrer ganzen Bandbreite, die so  

„spricht“, also sowohl die unbelebte als auch 
die belebte Natur. Empfänger dieser Zeu-

genaussage sind die Menschen. Zwar sagt 

ein Psalm darüber hinaus auch, dass ein Tag 

dem nächsten und eine Nacht der folgenden 

Bescheid sagt, doch abgesehen von dieser 

poetischen Aussage sind es die Menschen, 

die ihre Schlüsse ziehen sollen. 

9.1.1 Die Bibeltexte dieses Aussagekreises 

Der bekannteste Text aus diesem Aussage-

kreis ist vielleicht Psalm 19,1-7. Die Verben 

„erzählen“ und „verkündigen“ stehen für die 
klare Aussage, die die Natur macht. In die-

sem Kontext sind es die Gestirne und vor al-

lem die Sonne, die „sprechen“. Was ist der 

Inhalt der Zeugenaussage? Welche Informa-

tion genau gibt der „Himmel“ weiter? Das 
wird in Psalm 19 nicht ausgeführt. Aller-

dings ist in Vers 3 der Tag-und-Nacht-Rhyth-

mus angesprochen. Vermutlich wird ange-

deutet, dass diese Zeitenfolge völlig unabän-

derlich ist. Sonnenauf- und Untergang sind 

auch anderweitig in der Bibel Garanten für 

die Unveränderlichkeit der Schöpfungs-

rhythmen. 128  In gleicher Weise wird in 



  69 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Psalm 89,37-38 – neben der Sonne – auch der 

Mond als „treuer Zeuge“ aufgerufen; er steht 
für die Unabänderlichkeit der Zeiten (als 

Gleichnis für die Fortdauer des davidischen 

Königshauses). Auf diesem Hintergrund 

sagt Psalm 19 wohl: Die Ordnung, die Gott 

schuf, ist verlässlich. 

Die Gestirne sind Kronzeugen auch für 

Jesaja (40,26-27). Mit dem „Heer des Him-
mels“, dessen Bestandteile von Gott mit Na-
men gerufen werden, müssen die Sterne ge-

meint sein (vgl. Ps 147,4). Sie stehen dafür, 

dass Gott alles im Blick hat und nichts ihm 

entgeht. Das soll Israel auch für sich selbst 

glauben: Sein Weg ist dem Herrn durchaus 

nicht verborgen und sein Recht entgeht Gott 

keineswegs (Jes 40,27).  

Eine weitere Zeugenaussage wird dem 

Himmel zugeschrieben: Er verkündigt Got-

tes Gerechtigkeit (Ps 50,6; 97,6). Dem Zu-

sammenhang nach ist hier aber wahrschein-

lich nicht der geschaffene Himmel gemeint, 

so wie er von jedem Menschen angeschaut 

werden kann. Im Umfeld der betreffenden 

Psalmverse ist vielmehr von Blitzen, Feuer 

und Erdbeben die Rede. Das deutet auf das 

Offenbarungsgeschehen vom Sinai (2Mo 

19,16-19; vgl. den Hinweis auf den Bundes-

schluss in Ps 50,5 im Kontext von 2Mo 24,3-

8). Diese Aussagereihe wäre demnach hier 

auszuklammern. 

Nicht nur Gestirne und unbelebte Natur 

sprechen als Zeugen für Gott, sondern auch 

die belebte Schöpfung. Hiob (12,7-10) nennt 

Vieh, Vögel und Fische. Sie lassen nicht nur 

ihren Urheber erkennen (Gottes Hand hat 

sie gemacht, V. 9), sondern deuten auch da-

rauf hin, dass Gott nach wie vor alles in der 

Hand hat (V. 10). Gott ist souverän und han-

delt so an den Völkern (V. 23). Hiob folgert 

also aus der belebten Natur dasselbe, was Je-

saja aus der unbelebten folgert, und er zieht 

Konsequenzen aus Gottes Souveränität nicht 

nur zum Positiven hin (Gott macht Völker 

groß und breitet sie aus – so wie Jesaja es den 

heimkehrenden Israeliten neu zuspricht), 

sondern auch zum Negativen (Gott vernich-

tet Völker und richtet sie zugrunde, V.23 – 

das Handeln, das Hiob auch an sich selbst 

erleidet).  

Die Zeugenaussage der belebten Natur 

wird auch im Neuen Testament aufgerufen, 

und zwar in einer Predigt von Paulus (Apg 

14,15-17). Er bezieht sich nicht auf die Tier-

welt, sondern auf die Fruchtbarkeit der 

Ackerpflanzen. Sie lassen nicht nur auf den 

Urheber schließen (Gott als Schöpfer), son-

dern auch auf dessen Absicht und Men-

schenzugewandtheit: Gott füllt die Herzen 

mit Speise und Fröhlichkeit. 

An anderer Stelle summiert Paulus allge-

mein, dass die Schöpfung Gottes Wesen be-

zeugt, und zwar sowohl seine Kraft (Gott ist 

wirksam) als auch seine Göttlichkeit (Gott 

gehört nicht dieser Welt an, sondern zieht 

sie zur Rechenschaft; Röm 1,20).  

9.1.2 Schlussfolgerungen für unser 

Verhältnis zur Schöpfung 

Die Art, wie die Schöpfung Gott bezeugt, ist 

vielfältig – das wurde oben deutlich. Und 

doch bildet die Natur nur eine kleine Teil-

menge innerhalb der vielen anderen Zeugen 

für Gott. Er wird bezeugt von 

› seinen Geschichtstaten, 

› Jesus Christus (der auch „der treue 
Zeuge“ genannt wird), 

› dem Heiligen Geist,  



  70 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

› den menschlichen Boten, 

› der Heiligen Schrift. 

All diese Zeugen haben große Bedeutung 

für den Glauben und für unser Leben. Wir 

bringen ihnen Respekt entgegen und versu-

chen, alles dafür zu tun, dass das Zeugnis 

verständlich ist und dass wir selbst es verste-

hen können. Gottes Taten spüren wir in der 

Bibel nach. Christus beten wir an und folgen 

ihm nach – auch, um ihn besser zu verste-

hen. Dem Heiligen Geist Raum zu geben ist 

neutestamentliches Gebot. Die menschli-

chen Zeugen werden ausgebildet und ihre 

Arbeit wird gefördert (Evangelisation, Mis-

sion). Um die Bibel zu verstehen und richtig 

auszulegen, gab es schon immer eine Fülle 

von Bemühungen. 

Wir kämen nicht auf die Idee, eine 

Stimme im Gesamtklang dieser Zeugen ab-

zudämpfen oder zum Schweigen zu bringen. 

Wir würden protestieren, wenn jemand das 

versuchte. Wollte jemand Christus die Ehre 

rauben, den Heiligen Geist für entbehrlich 

erklären, die Mission des Evangeliums be-

hindern, die Bibel auf eine bloße Schrift 

(und nicht mehr die Heilige Schrift) reduzie-

ren – dann würden wir das nicht unterstüt-

zen. Im Blick auf die Schöpfung als Zeugin 

kann das daher auch nicht infrage kommen. 

Die Zeugenaussage der Schöpfung steht 

auch in der Bibel gelegentlich Seite an Seite 

mit anderen Zeugenaussagen: In Psalm 19 

steht das Zeugnis der Schöpfung (V. 2-7) pa-

rallel zu dem des Gesetzes (V. 8-11); in Psalm 

136 rufen Gottes Schöpfungstaten (V. 5-9.25) 

gemeinsam mit seinen geschichtlichen Ret-

tungstaten (V. 10-24) zum Lob Gottes auf. 

Die Schöpfung verdient also unsere Ehr-

furcht, unseren Respekt, unsere 

Unterstützung ebenso wie die anderen Of-

fenbarungsweisen Gottes. Es geht nicht an, 

die Schöpfung zur bloßen Verfügungsmasse 

zu machen, ohne ihre besondere Würde – 

die auch in ihrer gottgegebenen Aufgabe be-

steht – zu achten. 

9.2 Das direkte Verhältnis der Geschöpfe 

zum Schöpfer 

9.2.1 Die Natur als Gottes Bundespartner 

Der Prophet Hosea hat für die Heilszeit eine 

besondere Ankündigung: Gott will einen 

Bund mit der Schöpfung schließen. „Und ich 
schließe für sie an jenem Tag einen Bund 

mit den Tieren des Feldes und mit den Vö-

geln des Himmels und mit den kriechenden 

Tieren des Erdbodens“ (Hos 2,20).  Die ge-

nannten Tiergruppen entsprechen genau 

der Nennung in 1. Mose 1,26-30. Folge dieses 

Bundesschlusses ist: Die wechselseitigen 

Kreisläufe der Natur funktionieren wieder 

miteinander. „Und es wird geschehen an je-
nem Tag, da werde ich erhören, spricht der 

HERR. Ich erhöre den Himmel, und der er-

hört die Erde; und die Erde erhört das Korn 

und den Most und das Öl, und diese erhören 

Jesreel“ (Hos 2, 23-24). Während hier die 

Flora angesprochen ist, erfolgt der Bundes-

schluss mit der Fauna – beides hängt dem-

nach zusammen. Wie das im Einzelnen vor-

zustellen ist, bleibt offen, doch die Grund-

aussage sollten wir ernst nehmen: Die Natur 

wird ein Bundespartner Gottes sein! 

Worauf zielt dieser Bund? Offenbar auf 

einen umfassenden Frieden. Die für den 

Menschen bedrohlichen Tiere werden keine 

Gefahr mehr darstellen129 – so wie im Fort-

gang von Vers 20 auch Menschen einander 

nicht mehr umbringen werden. Eine ganz 

ähnliche Ankündigung lesen wir bei 



  71 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Hesekiel (34,25). Dort wird der Bund des 

Friedens alle bösen Tiere aus dem Land ver-

treiben; dieser Bund wird mit der „Herde“ 
der Israeliten geschlossen. Demgegenüber 

erfolgt der Bundesschluss in Hosea 2 direkt 

mit den Tieren, sodass die Natur wieder in 

ein segensreiches Verhältnis zum Men-

schen kommt. Das ist ein einzigartiger Ak-

zent, der Aufmerksamkeit verdient. 

9.2.2 Tiere rufen Gott an 

In einer weiteren (kleinen) Aussagereihe ist 

auf andere Art davon die Rede, dass die Ge-

schöpfe der Fauna ein eigenständiges Ver-

hältnis zum Schöpfer haben. Sowohl von Lö-

wen als auch von Raben wird gesagt, dass sie 

ihre Nahrung direkt von Gott herbeirufen: 

 

 

Was haben diese beiden Tierarten ge-

meinsam? Der Löwe gilt als besonders 

mächtiges Tier, als „Held unter den Tieren“ 
(Spr 30,30). Raben sind außerordentlich in-

telligente Tiere, die sogar imstande sind, 

komplexe Aufgaben mithilfe von Werkzeu-

gen zu meistern. 130  Es gibt zahlreiche Vi-

deos, die das anschaulich machen.131 Diese 

Tiere haben also beste Voraussetzungen, 

sich selbst zu versorgen – und doch sind ge-

rade sie es, die ihre Speise von Gott herbei-

rufen. Noch das stärkste Geschöpf ist von 

Gott abhängig – und ist sich dessen irgend-

wie bewusst: Das scheint die Pointe dieser 

Aussagen zu sein. 

Diese Sicht von Tieren ist natürlich frag-

würdig: Wie kann man ihnen ein Gottesbe-

wusstein unterstellen, ein religiöses Senso-

rium? Soll etwa gesagt sein, dass (einige?) 

Tiere beten? Empirisch sind diese Aussagen 

nicht zu fassen, weder naturwissenschaft-

lich noch metaphysisch. Es ist vielleicht am 

besten, sie als poetisch-prophetisches Be-

kenntnis aufzufassen.  

› Poetisch: Es ist etwas gesagt, das über den 

eigentlichen Wortlaut hinausgeht. 

› Prophetisch: Es gibt einen Gehalt, der 

sich nicht in einer Metapher als literari-

sche Figur erschöpft, es steckt irgendein 

Kern von „Verkündigung“ darin. Man 
kann diesen Gehalt nicht einfach auch 

mit einer anderen Metapher ausdrücken 

– wie es bei reiner Poesie oft der Fall sein 

könnte. 

9.2.3 Schlussfolgerungen für unser 

Verhältnis zur Schöpfung 

Mit den beiden hier skizzierten Aussagekrei-

sen werden jeweils Dinge gesagt, die sonst 

nur für den Menschen gelten. Mit Menschen 

(vorrangig aus seinem Volk) schließt Gott 

seinen Bund; von Menschen lässt er sich an-

rufen. Nun aber zeigt uns Gottes Wort, dass 

für die nichtmenschliche Schöpfung Glei-

ches gelten kann: Sie ist Bundespartner. Sie 

erwartet ihre Versorgung von Gott, so wie 

das sonst dezidiert vom Menschen gesagt 

wird (Ps 104,27-28; 145,15-16).  

Du bestellst Finsternis, und es wird 
Nacht. In ihr regen sich alle Tiere des 
Waldes. Die Junglöwen brüllen nach 
Raub, sie fordern von GoƩ ihre 
Speise.  

 Ps 104,20-21 

Ihm, der den Himmel mit Wolken be-
deckt und Regen bereitet der Erde; 
der Gras sprossen lässt auf den Ber-
gen; der dem Vieh sein FuƩer gibt, 
den jungen Raben, wonach sie 
schreien.   

 

 Ps 147,8-9 



  72 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Damit sind Mensch und Tierwelt einan-

der Seite an Seite gestellt – auch in ihrer Be-

ziehung zu Gott. So spiegelt sich, was das 

Schöpfungsbekenntnis schon in 1. Mose 

1,24-31 gesagt hat: Am sechsten Tag wurden 

Landtiere und Menschen geschaffen, sie 

„teilen sich“ einen Schöpfungstag. Für den 
Menschen bedeutet das eine Art von Ent-

thronung. Er muss eine fast gleichwertige 

Größe neben sich anerkennen. Entthronung 

geschieht aber nicht durch Herabstufung 

des Menschen, sondern durch Heraufstu-

fung der Tierwelt.  

Ganz gleichwertig ist die Fauna natürlich 

nicht. Nur der Mensch ist Gottes Ebenbild. 

Nur mit ihm schreibt Gott seine Geschichte, 

Tiere haben keine (Heils-)Geschichte mit 

Gott, abgesehen von der endzeitlichen Erlö-

sung der ganzen Schöpfung. Nur in das Le-

ben von Menschen hinein spricht Gott ein-

zelne Berufungen aus. Doch die Vorrang-

stellung des Menschen ist eine einge-

schränkte; er ist zugleich in die übrige 

Schöpfung eingebettet. Auf spezielle Weise 

wird dies durch den Bundesschluss mit der 

Tierwelt und die Anrufung Gottes durch 

diese ausgesagt.  

9.3 Die Natur lobt Gott 

In den Psalmen ist es eine wiederkehrende 

Aussage, dass Naturelemente Gott loben 

(oder loben sollen). Um das Feld dieser Be-

kenntnisse zu sichten, fragen wir: Wer/was 

genau lobt Gott? Und wofür wird er gelobt? 

9.3.1 Übersicht über die Aussagen 

Das Gotteslob geht aus von 

› Erde und Inseln (Ps 97,1) 

› Bergen (Ps 98,8; Tabor und Hermon, Ps 

89,13; vgl. Jes 44,23; 49,13; 55,12) 

› dem Meer (Ps 96,11; 98,7) 

› dem Feld und den Bäumen (Ps 96,12) 

› den Weiden, Hügeln und Tälern (Ps 

65,13-14) 

› der Gesamtheit von Himmel, Gestirnen, 

Meeresfluten (einschließlich Seeunge-

heuern), Wetterphänomenen, Bergen, 

Pflanzen, Tieren, Menschen (Ps 148,1-13) 

– hier ist alles in einem einzigen Text zu-

sammengestellt 

Im Blick ist die unbelebte wie auch die 

belebte Natur, die Pflanzen- wie auch die 

Tierwelt. 

Anlässe oder Gründe für das Gotteslob: 

› Gott hat die Natur erschaffen (Ps 89,13; 

148,5) 

› Gott kommt als Richter (Ps 96,13; 98,9) 

› Gott ist König (Ps 97,1) 

› Gott ist der wirkmächtige Schöpfer (Ps 

148,5) und der Garant für unerschütterli-

che Ordnungen (Ps 148,6) 

› Gott lässt die Natur überreich und üppig 

sprießen, zum Nutzen der Menschen (Ps 

65,10-14) 

All diese Gründe liegen nahe beieinan-

der; so ist es Aufgabe des Königs, Ordnun-

gen zu gewährleisten. 

9.3.2 Deutungsmöglichkeiten 

Wie soll man sich das Gotteslob durch die 

Natur vorstellen? Denkbar wäre der indi-

rekte Weg: Die Natur bringt den Menschen 

zum Staunen über die Größe und Vielfalt 

und zum Dank, weil die Ressourcen der 



  73 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Natur ihn versorgen – und dafür dankt der 

Mensch Gott. Doch die genannten Psalmen 

scheinen das Gotteslob unmittelbarer auf 

die Natur zurückzuführen. Vom Menschen, 

der angesichts der Schöpfung staunt, kann 

durchaus gesprochen werden (Ps 8,4-10), 

doch das hat eine andere Sprachform als die 

oben aufgeführten Stellen. Wegweisend ist 

Psalm 148, der sowohl vom Lob der Natur als 

auch dem der Menschen spricht. Die Men-

schen sollen das Lob fortsetzen, das die un-

terschiedlichen Naturphänomene im/am 

„Himmel“ (V. 1ff) und auf der „Erde“ (V. 7ff) 
anzustimmen haben. Der Psalm weiß beides 

zu unterscheiden und die Natur hat den 

Menschen gegenüber durchaus ihre eigene 

Stimme. 

Die Natur würde demnach eine Anrede 

an Gott verkörpern. Damit rundet sich das 

Bild. Indem sie Gott bezeugt (→ 9.1), ist sie 
Anrede des Schöpfers an die Menschen; in-

dem sie Gott lobt, ist sie Anrede an den 

Schöpfer. 

Wie äußert sich die Natur konkret? Wel-

che „Stimme“ erhebt sie? Wir müssen das 
wohl in der Schwebe lassen. Am Rande kön-

nen wir aber über die Beiträge von Natur-

wissenschaftlern nachdenken, die geomet-

rische oder akustische Muster in der Schöp-

fung beobachten: 

› Planetenbahnen bilden in ihre Relation 

zueinander geometrische Muster, deren 

Visualisierung auf den menschlichen Be-

trachter „schön“ wirkt.132 

› Physiker beschreiben Phänomene, die 

metaphorisch als „Klang der Atome“ 133 

oder „Gesang der Sterne“134 beschrieben 

werden.  

Dass dies eine Äußerung sei, die an ein 

Gegenüber gerichtet ist (hier: an den Schöp-

fer), ist freilich nicht zu erweisen und kann 

nur der Spekulation des Glaubens überlas-

sen werden. Immerhin könnte es für man-

che eine Vorstellungshilfe sein, wenn vom 

Gotteslob der „leuchtenden Sterne“ die Rede 
ist. 

9.3.3 Schlussfolgerung 

Die Schlussfolgerung auf unser Verhältnis 

zur Schöpfung liegt ganz auf der Linie der 

bisherigen Folgerungen: Wenn die Natur 

eine eigene „Stimme“ zu Gott hin hat (von 

der wir nur auf poetisch-prophetische Weise 

erfahren), dann ist es an uns, diese Stimme 

zu würdigen und zu respektieren. Sie sollte 

uns so heilig sein, dass wir nicht in Kauf neh-

men, sie durch Eingriffe in die Natur zum 

Schweigen zu bringen.  

Diese Schlussfolgerung muss maßvoll ge-

zogen werden. Einzelne Bäume zu fällen, 

kann nicht verwerflich sein; die Schöpfung 

ist darauf ausgelegt, nachzuwachsen. Doch 

werden ganze Arten ausgelöscht oder ganze 

Landstriche entwaldet, kann man sich 

schon fragen, ob hier ein Bereich angetastet 

wird, der nicht allein den Menschen, son-

dern auch Gott zugehört. Von hier aus ist es 

biblisch-theologisch durchaus geboten, Bio-

diversität zu erhalten und alles zu vermei-

den, was die Artenvielfalt reduziert. 

9.4 Die Schöpfung reagiert darauf, wenn 

Gott rettend eingreift 

Eine Variante des eben beschriebenen Zu-

sammenhangs verdient eine eigene Betrach-

tung. Die Natur lobt Gott nicht nur für sein 

Schöpferwerk oder sein künftiges richterli-

ches Eingreifen, sondern für aktuelle 



  74 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Heilstaten in der Geschichte. Und sie äußert 

nicht nur Lob dafür, sondern reagiert auch 

auf andere Weise auf Gottes Rettungstaten. 

Wieder begegnen wir einer Darstellungs-

weise, die man vielleicht am besten poe-

tisch-prophetisch nennen kann.  

Versuchen wir, die betreffenden Bibel-

texte thematisch zu clustern. 

9.4.1 Die Schöpfung lobt 

Wie schon im vorigen Abschnitt (→ 9.3) wird 

davon gesprochen, dass Himmel, Erde, 

Berge und Bäume Gott loben. Der Grund da-

für ist aber jetzt noch spezieller: Gott befreit 

sein Volk (Jes 44,23; 49,13; 55,12). Im Kon-

text des Jesajabuches ist die Rückführung 

der Israeliten aus dem Exil in Babylon ge-

meint. Damit ergibt sich eine bemerkens-

werte Aussage: Gott handelt in der Ge-

schichte seines Volkes und die belebte Natur 

reagiert darauf. Sie nimmt Gottes Rettungs-

handeln wahr, ist sozusagen Zeuge von Got-

tes Wirken, beobachtet es teilnehmend, 

„formuliert“ daraus aber jetzt keine Zeugen-
aussage, die an Menschen adressiert wäre, 

sondern wendet sich an Gott und lobt ihn. 

Zu Gottes Geschichtshandeln gehört zen-

tral, dass Jesus Christus sein Leben hingab, 

auferweckt und von Gott in den Himmel er-

höht wurde. Als „Lamm, wie geschlachtet“ 
trägt es auch in der himmlischen Welt noch 

erkennbar die Spuren der geschichtlichen 

Leiden. Als solches wird es wegen seiner 

höchsten Würde gelobt und zwar von jedem 

Geschöpf im Himmel und auf der Erde und 

unter der Erde und auf dem Meer – und von 

allem, was in diesen Lebensbereichen ist 

(Offb 5,13). 

9.4.2 Die Wüste wird belebt 

Auch im ersten Teil des Jesajabuchs wird auf 

die Heimkehr Israels vorausgeblickt (Jes 

35,8-10). Neben der eigentlichen Rückfüh-

rung der Versprengten werden noch zwei 

andere Folgen benannt: Zum einen werden 

Kranke (genauer: Körperbehinderte) geheilt 

(V. 5-6a), zum anderen werden verödete 

Wüstenstriche fruchtbar (V. 6b-7). Begleitet 

wird das wiederum von Jubel und Lob der 

Natur (V. 1-2).  

Im gesamtbiblischen Zusammenhang 

zeichnet sich ein (auch) eschatologisches 

Bild ab. Nach Paulus wartet die Schöpfung 

sehnlichst auf die Erlösung der Kinder Got-

tes (Röm 8,20-21; → Kapitel 8). In Jesaja 35 
deutet sich die Erfüllung dieser Sehnsucht 

an: Gottes Volk wird erlöst und die Schöp-

fung jubelt und wird vitalisiert. 

Auch hier sind die Menschen also nicht 

das einzige Ziel von Gottes Handeln. Es ist 

mehr, das „mitschwingt“. Die Erlösung des 
Menschen ist der Erlösung der Natur be-

nachbart. Indem die Natur darüber jubelt, 

spiegelt sie Gottes Handeln direkt an Gott 

zurück, auch am Menschen vorbei. 

9.4.3 Die Schöpfung bebt 

Rettendes Handeln ist auch der Kontext des 

Debora-Lieds in Richter 5. Auf Gottes Ein-

greifen reagierte die Erde, speziell die Berge, 

indem sie bebten, und die Wolken troffen 

vor Wasser (Ri 5,4-5). Dies ist ein Rückblick 

auf das Geschehen am Sinai (2Mo 19,16-18); 

dort war nicht von Wasser, aber von Blitzen 

die Rede, sodass wir in Richter 5 wohl an ein 

überdimensionales Gewitter denken müs-

sen. In Psalm 68,8-10 wird diese Schau 



  75 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

wiederholt, wobei Vers 10 den Akzent der 

Fruchtbarkeit des Landes hinzufügt.  

Grund für das Beben der Erde ist in Psalm 

99,1 einfach die Tatsache, dass Gott als Kö-

nig thront.  

Erdbeben beim Erscheinen Gottes ist 

auch Thema von Habakuks Psalm (Hab 3,6-

7.10, verbunden mit weiteren kosmischen 

Phänomenen). Ein ähnliches Szenario beim 

Propheten Micha ergänzt noch Erschei-

nungsformen eines Vulkanausbruchs (Mi 

1,3-4). In beiden Stellen ist Gottes Auftreten 

zum Gericht über Sünde der Hintergrund 

(Hab 3,7a; Mi 1,5). 

Im Neuen Testament könnten wir einen 

Seitenblick auf die Erdbeben beim Sterben 

von Jesus und bei der erneuten Geistausgie-

ßung in Jerusalem werfen (Mt 27,51; Apg 

4,31). Der Unterschied zu den genannten alt-

testamentlichen Stellen könnte sein, dass 

diese Erdbeben im Neuen Testament als Sig-

nal an die Menschen gemeint waren. 

Empirisch können wir diese Phänomene 

kaum fassen. Ob zum Beispiel ein Erdbeben 

Begleiterscheinung von Gottes Gericht wäre 

oder eine Art von ehrfürchtiger Reaktion der 

Erde, lässt sich von uns (ohne ein propheti-

sches Wort) auch nicht andeutungsweise er-

schließen.  

9.5 Versuch einer Zuordnung: Biblische 

Analogien für diese Schöpfungsaussagen 

Der menschlichen Erfahrung sind all diese 

Aussagen schwer zugänglich. Wie soll man 

sich das (für uns doch wohl unhörbare) Lob 

der Natur vorstellen? Was sollen wir damit 

anfangen, dass die Natur auf Gottes Rettung 

reagiert – in einer Weise, die wir empirisch 

so nicht nachvollziehen können? 

Vielleicht hilft der Blick auf biblische 

Analogien zur Einordnung. Es gibt auch an-

dere Sachverhalte, bei denen etwas zwi-

schen Gott und einer weiteren Größe ge-

schieht. Menschen sind dabei weitgehend 

ausgeklammert, sie haben keinen Einblick, 

sondern profitieren allenfalls indirekt von 

einer Wirkung des Geschehens. Es gibt 

Dinge, die am Menschen vorbei zu Gott hin 

geschehen. Obwohl das nicht sofort etwas 

„mit uns zu tun hat“, bezeugt die Bibel uns 
diese Wirklichkeit. 

Gotteslob ohne Beteiligung von Men-

schen – das ist zunächst die Aufgabe von En-

geln. In Jesaja 6,1-3 wird das durch prophe-

tische Vision klassisch gezeigt. Dem Prophe-

ten Jesaja, der das – als Grenzerfahrung – 

mitansieht, ist klar, dass er in diesem Ge-

schehen eigentlich keinen Platz hat. Eine 

vergleichbare Szene wird vom Seher Johan-

nes geschildert (Offb 7,11-12).  

Wenn wir also aus Psalmen und Prophe-

tenbüchern erfahren, dass die Natur Gott 

lobt, so nimmt die Schöpfung eine Rolle ein, 

die sonst auch der Engelwelt zukommt. En-

gel loben Gott nicht nur stetig, sondern rea-

gieren auch auf Gottes Rettungstaten: Sie lo-

ben Gott für die Geburt des Messias, freuen 

sich im Himmel an der Bekehrung von Men-

schen, preisen die Erhabenheit von Christus 

als „Lamm“, der von seiner Vollmacht Ge-

brauch macht (Lk 2,13-14; 15,10, Offb 5,11-

12). 

Einen stärkeren Bezug zu uns Menschen 

hat eine andere Tätigkeit der Engel, die wie-

derum von uns empirisch nicht fassbar ist: 



  76 

 

Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 
 

Jesus setzt hier voraus, dass bestimmte 

Engel, die einzelnen Menschen persönlich 

zugeordnet sind, vor Gott präsent sind. Sie 

wirken nicht auf das Leben der betreffenden 

Menschen ein; Jesus schildert einen Vor-

gang, der sich nur zwischen den Engeln und 

Gott abspielt. Wieder geht das Geschehen 

am Menschen vorbei. Allerdings sollen wir 

Menschen aus dem Vorgang, mit dem wir 

nichts direkt zu tun haben, Konsequenzen 

ziehen; unser Verhalten soll darauf abge-

stimmt sein: Wir müssen die betreffenden 

Menschen würdigen. Das ist ein bemerkens-

werter Auftrag: Zwar haben wir an dem, was 

zwischen Engeln und Gott vorgeht, keinen 

Anteil – und doch sind wir der „irdischen 
Seite“ dieses Geschehens verpflichtet und 
tragen dafür Verantwortung.  

Wenn wir das als Analogie für das ge-

heimnisvolle Geschehen zwischen der Na-

tur und Gott nehmen, dann ergibt sich aus 

dem Gotteslob der Natur für uns Menschen 

folgerichtig unsere Verantwortung für die 

Schöpfung und die Pflicht, sie zu würdigen. 

Die Schöpfung lobt Gott; die Natur rea-

giert (gelegentlich) auf Gottes Rettungshan-

deln – mit diesen biblischen Grenzaussagen 

können wir in zweifacher Weise umgehen.  

› Entweder wir ignorieren diese Aussagen, 

weil wir sie mit unserer Erfahrung nicht 

abdecken können, weil wir sie also empi-

risch nicht verifizieren können. Wir deu-

ten sie als mythisch und daher irrelevant.  

› Oder wir bringen ihnen Wertschätzung 

entgegen: Obwohl wir sie kaum verste-

hen, achten wir das Geheimnis zwischen 

Gott und seiner Schöpfung, das angedeu-

tet wird – und achten von da aus auch die 

Schöpfung. ౷ 

 

  

Seht zu, dass ihr nicht eines dieser 
Kleinen verachtet! Denn ich sage 
euch, dass ihre Engel in den Himmeln 
allezeit das Angesicht meines Vaters 
schauen, der in den Himmeln ist.  

Mt 18,10 



Ideal zum Entdecken in der 

Kleingruppe:  HAUSKREISMAGAZIN 

#71 „Die Erde – uns anvertraut“

Die Bewahrung der Schöpfung ist eine gemein-

schaftliche Aufgabe, die wir durch Begegnung auf 

Augenhöhe, ehrlichen Austausch und das Weiter-

geben der eigenen Erfahrungen stemmen können. 

Damit Sie mit Ihrer Kleingruppe gemeinsam auf die-

se Reise gehen können, liefert das 

  HAUSKREISMAGAZIN Ausgabe 71 

„Die Erde – uns anvertraut“ neun 

Einheiten zur Initiative Schöpfung. 

GÜNSTIGE 

MENGENPREISE 

ERHÄLTLICH!

JETZT ENTDECKEN:
www.bundes-verlag.net/hkm-schoepfung

Mehr zu den biblischen 

Hintergründen: Faszination Bibel 

Special Schöpfung

Um die Hintergründe der Schöpfung weiter zu er-

kunden, lädt das Faszination Bibel Special „Die 

Botschaft der Schöpfung“ dazu ein, tiefer in die bi-

blischen Zusammenhänge einzutauchen. Was sagt 

die Bibel zur Schöpfung? Wie sprach Jesus von der 

Natur? Opulente Fotostrecken und 

fundierte Artikel bringen Sie näher 

an den Kern.

GÜNSTIGE 

MENGENPREISE 

ERHÄLTLICH!

JETZT ENTDECKEN:
www.bundes-verlag.net/fabi-schoepfung

MEHR INSPIRATION ZUM THEMA 

SCHÖPFUNG UND NACHHALTIGKEIT



Praktisches für den 

nachhaltigen Alltag: 

andersLEBEN

Damit Sie die kleinen praktischen Schritte im All-

tag gehen können, wagt und prüft das  Magazin 

andersLEBEN große (Zukunfts-) Gedanken. Es macht 

Mut, das eigene Tun zu überdenken, von anderen zu 

lernen und ins Handeln zu kommen und liefert da-

bei Ideen und Tipps für ein nach-

haltiges und gemeinschaftliches 

Leben.

  Inspiration für 

ein ganzes Jahr:  

Verteilkalender

 Beeindruckende Fotografien und wertvolle Impulse 

für jeden Monat liefern die verschiedenen Verteilka-

lender. Sie sind nicht nur praktisch und dekorativ, 

sondern inspirieren mit unterschiedlichen  Inhalten. 

Es stehen jedes Jahr verschiedene, neue Varianten 

für Groß und Klein zur Verfügung.  

IDEAL 

AUCH ALS 

GESCHENK

JETZT ENTDECKEN:
www.bundes-verlag.net/andersleben

JETZT ENTDECKEN: 
www.bundes-verlag.net/ kalender

GÜNSTIGE 

MENGENPREISE 

ERHÄLTLICH!



 

 
Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

Quellen und Anhänge 

 
1 „Die Proklamation des Reiches Gottes erfordert notwendigerweise die prophetische Verwerfung all 

dessen, was damit nicht vereinbar ist. Zu den Übeln, die wir beklagen, gehören zerstörerische Gewalt, 
auch in der Form von institutionalisierter Gewalt, politische Korruption, alle Formen der Ausbeutung von 
Menschen und der Erde, Aushöhlung der Familie, Abtreibung auf Verlangen, Drogenhandel und Nicht-

beachtung der Menschenrechte.“ (Abschn. II A 4.) 
2 https://lausanne.org/de/kapstadt-verpflichtung/die-kapstadt-verpflichtung#p1-7; 

https://lausanne.org/de/kapstadt-verpflichtung/die-kapstadt-verpflichtung#p2-2 → Abschn. 6. 
3 Die Aktionsform der Straßenblockade durch Festkleben endete im Februar 2024, wurde zuvor aber 

sehr kontrovers diskutiert. Vgl. https://www.faz.net/aktuell/politik/inland/was-die-letzte-generation-
nach-ende-der-klebeblockaden-nun-vorhat-19484766.html; 
https://de.wikipedia.org/wiki/Letzte_Generation#Rezeption.  

4 Idea-Meldung 28.4.2023. 
5 Differenzierter ist Steffen Kern: „In den Debatten um den Klimaschutz sei aber gelegentlich Ideologie 

im Spiel. So sei es eine Illusion zu meinen, die Menschen könnten die Welt retten: ‚Nein, das können wir 
nicht – Das hat Gott selbst getan.‘ Laut Kern ist es aber auch Ideologie, wenn pauschal behauptet werde, 
beim Klimaschutz ginge es nur um eine ‚Klima-Religion‘ und jede menschliche Verantwortung geleugnet 

werde. Man müsse offen fragen: ‚Wo müssen wir umdenken und umkehren?‘ Das sei zuerst eine Frage 
des Gebets.“ (Idea-Meldung 9.1.23) 

6 Annika Siebentritt, Was passt zu unseren Möglichkeiten? Als fünfköpfige Familie nachhaltig leben, 
in: andersLEBEN 3/2022, 40. 

7 Otin Tai declaration. A statement and recommendations from the Pacific churches’ consultation on 
climate change. Tarawa, Kiribati 2004, Abschn. „What we believe“. Im Original auf Englisch. https://pa-
cificconferenceofchurches.org/wp-content/uploads/2020/11/Climate-Action-Change-Partnership-State-
ment.pdf, zuletzt abgerufen am 14.12.2023. 

8 Frederick Fyvie Bruce, The Epistel to the Hebrews. NICNT, Grand Rapids 1985 (1964), 6-7. 
9 Otto Michel, Der Brief an die Hebräer. KEK 13, Göttingen, 13. Aufl. 1960, 41. 
10 Rudolf Bohren, Predigtlehre. München 1986, 78. 
11 Rudolf Bohren, Predigtlehre. München 1986, 76; vgl. ebd. 73-82. 
12 Epheser 1,23 sagt allerdings, dass er alles erfüllt. 
13 Selbst ein Bibelwissenschaftler wie Martin Rösel kann formulieren: „Auch im zweiten, nichtpriester-

lichen Schöpfungsbericht Gen 2-3 gilt der Mensch als Krone der Schöpfung.“ (Martin Rösel, Bibelkunde 
des Alten Testaments, Göttingen, 11. Aufl. 2021; hier zitiert nach: Das Menschenbild des Alten Testaments. 

https://www.bibelwissenschaft.de/ressourcen/bibelkunde/themenkapitel-at/menschenbild-at; zuletzt 
abgerufen am 5.2.2024.) Vgl. auch Marco Leßman, Die Krone der Schöpfung.  
https://www.bibelstudium.de/articles/4067/die-krone-der-schoepfung.html; zuletzt abgerufen am 
5.2.2024. Auch in jüdischer Auslegung begegnet man einem Satz wie: „Am Ende der Erzählung steht der 

Mensch als Krone der Schöpfung.“ (Vyacheslav Dobrovych, Die Schöpfung und ihre Krone, in: Jüdische 
Allgemeine vom 15.9.2023; zitiert nach https://www.juedische-allgemeine.de/religion/die-schoepfung-
und-ihre-krone/; zuletzt abgerufen am 5.2.2024.) 

14 Claus Westermann, Genesis. 1. Teilband: Genesis 1–11. Biblischer Kommentar Altes Testament Band 

I/1, Neukirchen-Vluyn, 3. Aufl. 1983, 200. 
15 Klaus Bäumlin, Die Urgeschichte heute lesen. Zürich 2021, 41. 
16 Vgl. z. B. https://judentum.online/was-ist-die-bedeutung-von-schabbat/ sowie: Aaron Leib Raskin, 

Sajin – Schabbat, Krone der Schöpfung. https://de.chabad.org/library/article_cdo/aid/472758/jewish/Sa-

jin-Schabbat-Krone-der-Schpfung.htm; zuletzt abgerufen am 5.2.2024.  
17 So die Lesart bzw. Übersetzung der Septuaginta. 

https://lausanne.org/de/kapstadt-verpflichtung/die-kapstadt-verpflichtung#p1-7
https://lausanne.org/de/kapstadt-verpflichtung/die-kapstadt-verpflichtung#p2-2
https://www.faz.net/aktuell/politik/inland/was-die-letzte-generation-nach-ende-der-klebeblockaden-nun-vorhat-19484766.html
https://www.faz.net/aktuell/politik/inland/was-die-letzte-generation-nach-ende-der-klebeblockaden-nun-vorhat-19484766.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Letzte_Generation#Rezeption
https://pacificconferenceofchurches.org/wp-content/uploads/2020/11/Climate-Action-Change-Partnership-Statement.pdf
https://pacificconferenceofchurches.org/wp-content/uploads/2020/11/Climate-Action-Change-Partnership-Statement.pdf
https://pacificconferenceofchurches.org/wp-content/uploads/2020/11/Climate-Action-Change-Partnership-Statement.pdf
https://www.bibelwissenschaft.de/ressourcen/bibelkunde/themenkapitel-at/menschenbild-at
https://www.bibelstudium.de/articles/4067/die-krone-der-schoepfung.html
https://www.juedische-allgemeine.de/religion/die-schoepfung-und-ihre-krone/
https://www.juedische-allgemeine.de/religion/die-schoepfung-und-ihre-krone/
https://judentum.online/was-ist-die-bedeutung-von-schabbat/
https://de.chabad.org/library/article_cdo/aid/472758/jewish/Sajin-Schabbat-Krone-der-Schpfung.htm
https://de.chabad.org/library/article_cdo/aid/472758/jewish/Sajin-Schabbat-Krone-der-Schpfung.htm


 

 
Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 
18 Gerhard v. Rad, Das erste Buch Mose. Das Alte Testament Deutsch, Teilband 2/4, Göttingen 1964, 46. 
19 Claus Westermann, Genesis. 1. Teilband: Genesis 1–11. Biblischer Kommentar Altes Testament Band 

I/1, Neukirchen-Vluyn, 3. Aufl. 1983, 210-213.  
20 Claus Westermann, Theologie des Alten Testaments in Grundzügen. Grundrisse zum Alten Testa-

ment Band 6, Göttingen 1978, 83. 
21 Claus Westermann, Genesis. 1. Teilband: Genesis 1–11. Biblischer Kommentar Altes Testament Band 

I/1, Neukirchen-Vluyn, 3. Aufl. 1983, 218. 
22 Claus Westermann, Theologie des Alten Testaments in Grundzügen. Grundrisse zum Alten Testa-

ment Band 6, Göttingen 1978, 84. 
23 So z. B. bei Julius Steinberg, Wie Gott uns Raum zum Leben schenkt. Ein Plädoyer für Weite im Glau-

ben, Witten 2015, 43-45. Zu Recht weist er darauf hin, dass im biblischen Wort für „Bild“ nicht nur die 
Vorstellung eines Königsabbildes, sondern auch eines (altorientalischen) Götterbildes mitschwingt. So 

auch David M. Fouts: „Der Begriff [‚in unserem Bild‘] bezieht sich für gewöhnlich auf die gegenständliche 
Zurschaustellung von Gottheiten, die man im Alten Orient verehrte (4Mo 33,52; 2Kön 11,18; Am 5,26), wie 
es besonders in Daniel 2,31-35 und 3,1-18 deutlich wird […]. In 1. Mose 1 liegt die Betonung wohl darauf, 
dass die Menschen als Gottes Repräsentanten auf der Erde eingesetzt sind, indem sie Herrschaft über die 

Schöpfung ausüben.“ (David M. Fouts, in: Eugene H. Merrill, The Bible Knowledge Word Study. Genesis—
Deuteronomy. Colorado Springs 2003, 42; Übersetzung von U.W.) 

24 Klaus Bäumlin, Die Urgeschichte heute lesen. Zürich 2021, 44. Vgl. Auch Steinberg, a.a.O., 44. 
25 Klaus Bäumlin, Die Urgeschichte heute lesen. Zürich 2021, 45f. Bäumlin zitiert die Textfassung von 

1980; die Überarbeitung 2016 hat hier andere Formulierungen. 
26 Karl Löning / Erich Zenger, Als Anfang schuf Gott. Biblische Schöpfungstheologien, Düsseldorf 1997; 

zitiert nach Klaus Bäumlin, Die Urgeschichte heute lesen. Zürich 2021, 46. 
27 Klaus Bäumlin, Die Urgeschichte heute lesen. Zürich 2021, 60. 
28 Jonathan A. Moo: Biblische Grundlegung der Fürsorge für die Schöpfung; in: Biblisch erneuerte The-

ologie. Jahrbuch für Theologische Studien (BeTh), Band 7 (2023), 23. 
29 Allen P. Ross, Creation and Blessing. A Guide to the Study and Exposition of the Book of Genesis. 

Grand Rapids 1988, 124 (deutsch von U.W.). 
30 Grundinformationen hier: https://www.moorwissen.de/moorwissen-kompakt.html; letzter Zugriff 

am 18.4.2024. 
31 Die Herrschaft von Sonne und Mond in 1. Mose 1 besteht in der Unterscheidung zwischen Licht und 

Finsternis. 
32 Derek Kidner, Psalm 1–72. Tyndale Old Testament Commentaries, Leicester 1973, 78; Übersetzung 

von U.W. 
33 Beate Ego / Ulrich Heckel / Christoph Rösel (Hrsg.), Stuttgarter Erklärungsbibel. Stuttgart 2023, 56. 
34 Hansjörg Bräumer, Das erste Buch Mose. 1. Teil, Kapitel 1-11. Wuppertaler Studienbibel, 2. Son-

deraufl., Witten 2011 (= 2005), 187f. 
35 Die Bibel mit Erklärungen. Herausgegeben vom Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR und 

von der Evangelischen Kirche in Deutschland. Berlin / Altenburg 1989, [Bd. 1] 42. 
36 Was Paulus im Römer 7,7-25 sagt, bezieht sich nicht auf Christen, sondern auf den Menschen ohne 

Christus. Allerdings sind auch Christen stets vom Rückfall in den Zustand des „elenden Menschen“ be-
droht. Vgl. Peter Stuhlmacher, Der Brief an die Römer. NTD 6, Göttingen und Zürich 1989, 104-107. Ebd. 
107: „Der Christ ist nach Paulus zwar nicht ‚Sünder und Gerechter zugleich‘, aber er ist ‚gerecht und ver-
suchlich zugleich‘, und zwar bis er von Christus in die ewige Herrlichkeit aufgenommen werden wird (vgl. 
Phil 3,20f.).“ 

37 Klaus Bäumlin, Die Urgeschichte heute lesen. Zürich 2021, 122. 
38 Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Methan#Umweltrelevanz.  
39 Siehe Peter Lampe, Das korinthische Herrenmahl im Schnittpunkt hellenistisch-römischer Mahlpra-

xis und paulinischer Theologia Crucis (1 Kor 11,17-34), in: Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissen-
schaft 82, 1991, 183-213. 

https://www.moorwissen.de/moorwissen-kompakt.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Methan#Umweltrelevanz


 

 
Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 
40 So Eckhard Schnabel, Der erste Brief des Paulus an die Korinther. Historisch-Theologische Ausle-

gung, Witten, 3. Aufl. 2014, 637-639. 
41 Wie eng in der Sicht von Paulus geistliche und materielle Güter miteinander verbunden sind, zeigt 

auch seine Bemerkung im Römerbrief: „Denn wenn die Völker Anteil bekommen haben an ihren geistli-

chen Gaben, dann sind sie es ihnen auch schuldig, ihnen einmal mit materiellen Gaben einen Dienst zu 
erweisen“ (Röm 15,27). 

42 Das Folgende in Anlehnung an den Artikel: Ulrich Wendel, Wenn Jesus „Nein!“ sagt ... Wie Demut 
und Kühnheit eine Frau ans Ziel brachten. Faszination Bibel 4/2018, 8-11. 

43 Irene Löffler, Die Kanaanäische Frau. Arbeitsgemeinschaft Frauenseelsorge Bayern, 2000; 
https://www.yumpu.com/de/document/read/21064935/die-kanaanaische-frau-frauenseelsorge-bayern; 
letzter Zugriff am 22.8.2024. 

44 Gerd Theißen, Lokal- und Sozialkolorit in der Geschichte von der syrophönizischen Frau (Mk 7,24–
30). ZNW 75 (1984) 202–225. 

45 Die Bibel mit Erklärungen. Herausgegeben vom Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR und 
von der Evangelischen Kirche in Deutschland. Berlin / Altenburg 1989, [Bd. 1] 146. 

46 „In den Bereich dieses Gebotes gehört es ferner, von allerlei Gehorsam gegen Vorgesetzte zu reden, 
die zu befehlen und zu regieren haben. … Desgleichen ist auch vom Gehorsam gegenüber der weltlichen 
Obrigkeit in diesem Abschnitt zu reden.“ 

47 „Ich soll meinem Vater und meiner Mutter und allen, die mir vorgesetzt sind, alle Ehre, Liebe und 
Treue erweisen und alle gute Lehre und Strafe mit gebührendem Gehorsam annehmen … weil Gott uns 
durch ihre Hand regieren will.“ (Frage 104.) 

48 Hans-Joachim Kraus, Systematische Theologie im Kontext biblischer Geschichte und Eschatologie. 
Neukirchen-Vluyn 1983,166-168; die Zitate ebd. 167 und 167f. 

49 Zürcher Bibel, Zürich 2007, [Glossar] 130. 
50 Dafür gibt es erstaunlich viele Textbeispiele; Nachweis auf Anfrage bei wendel@bundes-verlag.de.  
51 Vgl. https://www.nature.com/articles/s41586-024-07219-0;  

https://www.derstandard.at/story/3000000215674/; letzter Zugriff jeweils am 18.4.2024. 
52 Ulrich Wendel, Gott hilft mir heute nicht? Anderes ist wichtiger, in Aufatmen 4/2022, 57. Der ganze 

Artikel (S. 54-57) untersucht den 102. Psalm genauer und zieht weitere Schlussfolgerungen. 
53 Kraus, a.a.O., 224. Hervorhebung im Original. 
54 Eckart von Hirschhausen, in: Ders. / Tobias Esch, Die bessere Hälfte. Worauf wir uns mitten im Le-

ben freuen können, Reinbek 2018, 23. 
55 Eckart v. Hirschhausen, zitiert in der Zusammenfassung des Spiegel-Podcasts „Spitzengespräch” 

vom 29.11.2023; https://omny.fm/shows/spitzengespraech-podcast-markus-feldenkirchen/spart-die-fpd-
unseren-planeten-kaputt-herr-von-hir; zuletzt abgerufen am 2.12.2023. 

56 Vgl. 2Kön 23,26-27; 24,20. 
57 Vgl. Rienecker / Maier / Schick / Wendel, Lexikon zur Bibel, 5. Auflage 2021, 796f. Von seinem zwei-

ten Feldzug gegen Damaskus (849 v. Chr.) ist nur die Beute oder Vernichtung von Nutzholz vermerkt: 
„Zum Hamanu-Gebirge zog ich hinauf, fällte Zedernstämme.“ Vom vierten Feldzug (842 n. Chr.) heißt es 
dagegen: „In Damaskus, seiner Residenzstadt, schloss ich ihn [= Hasaël] ein. Seine Baumgärten schlug ich 
nieder. Bis zum Gebirge des Hauran zog sich. Seine Städte ohne Zahl zerstörte, verwüstete, verbrannte 
ich. Beute ohne Zahl machte ich.“ (Hugo Gressmann [Hrsg.], Altorientalische Texte zum Alten Testament. 
Berlin / Leipzig, 2. Aufl. 1926, 342f.). 

58Eckhard J. Schnabel, Urchristliche Mission, Holzgerlingen, 2. Aufl. 2018, 1230. 
59 Vgl. Ulrich Wendel, Stets auf Tour und doch beständig. Aristarch und seine Reisen, in: Faszination 

Bibel 3/2015, 26-27. 
60 Vgl. Ulrich Wendel, Wo schwarzes Leben zählte: Spurensuche im Urchristentum. https://www.je-

sus.de/nachrichten-themen/nachrichten/wo-schwarzes-leben-zaehlte-spurensuche-im-urchristentum/; 

zuletzt abgerufen am 12.12.2023. 

https://www.yumpu.com/de/document/read/21064935/die-kanaanaische-frau-frauenseelsorge-bayern
mailto:wendel@bundes-verlag.de
https://www.nature.com/articles/s41586-024-07219-0
https://www.derstandard.at/story/3000000215674/
https://omny.fm/shows/spitzengespraech-podcast-markus-feldenkirchen/spart-die-fpd-unseren-planeten-kaputt-herr-von-hir
https://omny.fm/shows/spitzengespraech-podcast-markus-feldenkirchen/spart-die-fpd-unseren-planeten-kaputt-herr-von-hir
https://www.jesus.de/nachrichten-themen/nachrichten/wo-schwarzes-leben-zaehlte-spurensuche-im-urchristentum/
https://www.jesus.de/nachrichten-themen/nachrichten/wo-schwarzes-leben-zaehlte-spurensuche-im-urchristentum/


 

 
Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 
61Siehe Wolf-Henning Ollrog, Paulus und seine Mitarbeiter. Untersuchungen zu Theorie und Praxis der 

paulinischen Mission. WMANT 50, Neukirchen-Vluyn 1979; vgl. auch Schnabel, Urchristliche Mission, 
1380f. 

62 Karl-Heinz Vanheiden, Neue evangelistische Übersetzung; Einleitung zum 1. Petrusbrief. 
63 David Finkbeiner, Proverbs, in: Michael Rydelnik / Michael Vanlaningham; The Moody Bible Com-

mentary, Chicago 2014, 948; Übersetzung von U.W. 
64 Zur betreffenden Zeit waren dies zwei verschiedene römische Provinzen. 
65 Frederick F. Bruce, The Epistle to the Hebrews. Grand Rapids 1985 (1964), 392; deutsch von U.W. 
66 Andreas-Christian Heidel, Art. Hebräerbrief. In: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, 

2020, 1.1. (https://bibelwissenschaft.de/stichwort/46871; letzter Zugriff am 13.12.2023). 
67 Vgl. Heidel, a.a.O. 
68 Vgl. Neue Zürcher Zeitung vom 31.10.2021: „Ohne Massnahmen gegen den Klimawandel versinken 

die Marshallinseln in 50 Jahren im Meer“. https://www.nzz.ch/international/ohne-massnahmen-gegen-
den-klimawandel-versinken-die-marshallinseln-in-50-jahren-im-meer-ld.1652907; zuletzt abgerufen am 
13.12.2023. Weitere Hintergrundinformationen mit interaktiven Simulations-Karten sind hier zu finden: 
https://storymaps.arcgis.com/stories/8c715dcc5781421ebff46f35ef34a04d.  

69 Otin Tai declaration. A statement and recommendations from the Pacific churches’ consultation on 
climate change. Tarawa, Kiribati 2004, Abschn. „Overview“. Im Original auf Englisch. https://pacificcon-
ferenceofchurches.org/wp-content/uploads/2020/11/Climate-Action-Change-Partnership-Statement.pdf; 
zuletzt abgerufen am 14.12.2023. Beachtenswert sind auch die Empfehlungen an die Mitgliedskirchen des 

Ökumenischen Rats der Kirchen auf S. 8-10 dieses Dokuments. 
70 Die Auslegung dieses Bibeltextes ist zuerst als Artikel erschienen: Ulrich Wendel, Das biblische Ge-

bot der Nachhaltigkeit. Ökologische Zukunftssicherung im Alten Testament, Faszination Bibel 3/2020, 8-
11. Hier leicht bearbeitet. 

71 John W. Rogerson, Deuteronomy, in: James D. G: Dunn / John W. Rogerson (Hrsg.), Eerdmans Com-
mentary on the Bible. Grand Rapids / Michigan 2003, 166. Übersetzung von U.W. 

72 Rogerson, a.a.O., 168. Er fährt fort: „Falls Paulus beim Zitat dieser Passage vorausgesetzt hat, dass 
Gott sich nicht um Ochsen kümmert (2Kor 9,9), dann lag er falsch.“ 

73 Elberfelder Bibel mit Erklärungen und Fotos zur Welt der Bibel. Holzgerlingen / Dillenburg, 9. Aufl. 
2023, 292. 

74 Zuerst erschienen als: Ulrich Wendel, Die Ökologie der Unterbrechung. andersLeben 4/2021, 58-61. 
Hier leicht bearbeitet. 

75  Vgl. https://lfulg.sachsen.de/download/230102_AUKM_Brache_Ziele_KM-LOeB-PIR-GRH.pdf; letz-
ter Zugriff am 22.8.24 

76 Näheres bei Michael Rohde: Kain und das ausgebliebene Gebet. Anmerkungen zum Verständnis der 
Figuren, der Opferablehnung und der Sünde von Gen 4; in: Theologisches Gespräch 1 (2009), 15-33. 

77Kurt Marti, tanka. Zitiert nach ders., Der Vorsprung Leben. Ausgewählte Gedichte 1959-1987, Frank-
furt a.M. 1989, Seite 78.  

78 Schnabel, Römerbrief Bd. 2, 242, mit Zitat von Wolter, Römerbrief I, EKK, 514. 
79 Heinrich Christian Rust, Zuhause in der Schöpfungsgemeinschaft, Cuxhaven 2021, 67f. 
80 Schlink, a.a.O., 718. 
81 Man beachte aber die Einschränkung, auf die E. Schlink hinweist; siehe das Zitat bei Anmerkung 86. 
82 Mit dieser Feststellung unterscheide ich mich von der These von Heinrich C. Rust, zumindest was 

den Kontextbezug zu Römer 8 angeht: „Die Schöpfung erwartet auf diesem Weg zur Vollendung geradezu 
den Einsatz und das Offenbarwerden der Kinder Gottes“ (Rust, Zuhause in der Schöpfungsgemeinschaft, 234; 
Hervorhebung im Original). Ähnlich auch Jonathan A. Moo: Biblische Grundlegung der Fürsorge für die 
Schöpfung; in: Biblisch erneuerte Theologie. Jahrbuch für Theologische Studien (BeTh), Band 7 (2023), 
17.19. 

83 Wilckens, Römerbrief Bd. 2, EKK, Neukirchen-Vluyn 1980, 156.158. 
84 Wilckens, Römerbrief Bd. 2, 169. [1980] 
85 Wilckens, Römerbrief Bd. 2, 169. [1980] 

https://bibelwissenschaft.de/stichwort/46871
https://www.nzz.ch/international/ohne-massnahmen-gegen-den-klimawandel-versinken-die-marshallinseln-in-50-jahren-im-meer-ld.1652907
https://www.nzz.ch/international/ohne-massnahmen-gegen-den-klimawandel-versinken-die-marshallinseln-in-50-jahren-im-meer-ld.1652907
https://storymaps.arcgis.com/stories/8c715dcc5781421ebff46f35ef34a04d
https://pacificconferenceofchurches.org/wp-content/uploads/2020/11/Climate-Action-Change-Partnership-Statement.pdf
https://pacificconferenceofchurches.org/wp-content/uploads/2020/11/Climate-Action-Change-Partnership-Statement.pdf
https://lfulg.sachsen.de/download/230102_AUKM_Brache_Ziele_KM-LOeB-PIR-GRH.pdf


 

 
Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 
86 Edmund Schlink, Ökumenische Dogmatik. Grundzüge, Göttingen, 2. Aufl. 1985, 718. Kritisch könnte 

man einwenden, dass sich diese sprachliche Unterscheidung an Mt 24,35 nicht bewährt. 
87  Odil Hannes Steck: Welt und Umwelt. Biblische Konfrontationen; Kohlhammer Taschenbücher 

Band 1006, Stuttgart 1978. 
88 Ebd. 200–209. 
89 Ebd. 214; Hervorhebung im Original. 
90 Vgl. ebd. 216. 
91 Ebd. 215. 
92 Ebd. 192f. 
93 Ebd. 215. 
94 Ebd. 216; die Kursivierungen des Originals sind hier und in den folgenden Zitaten weggelassen. 
95 Ebd. 213. 
96 Vgl. ebd. 218. 
97 Ebd. 209ff. 
98 In der kompakten Sprache Stecks: Der Glaubende „wird damit frei, die Leidensgestalt anderen Men-

schenlebens wahrzunehmen und in teilnehmender Liebe mitzutragen, mit den Weinenden zu weinen wie 

mit den Fröhlichen zu lachen (Röm 12,15; vgl. 1 Kor 12,26). Er wird frei, in der gravierenden Lebensein-
buße der außermenschlichen Schöpfung nicht wertfrei zwangsläufige Folgeerscheinungen der scheinbar 
allein werthaften Natur Erkenntnis und Naturverwertung durch den autokratischen Menschen hinzuneh-
men, sondern diese ihre zur Gänze unüberwindbare Lage als im Kreuz Christi kritisch erkennbare Ver-

zerrung des Schöpferwillens, als ihr Leiden aufzunehmen, das wie das Leiden des Glaubenden Leiden der 
Schöpfung ist und ‚auf Hoffnung hin‘ (Röm 8,20) geschieht.“ (Ebd. 213f.) 

99 Steck: Die beschriebene Lage diese Lage aktiviert für den Glaubenden „sein Denken, seine Liebe, 
seine Fantasie, seinen Willen zu Verzicht, seine Opferbereitschaft, seinen Einsatz, nüchtern unentwegt 

das Nötige zu tun und auch in einer säkularen Welt mit säkularen Handlungsperspektiven darauf hinzu-
wirken, dass Gottes Schöpfungswelt vor den Menschen bewahrt bleibt, solange der Schöpfer selbst ihr noch 
Zeit gibt.“ (Ebd. 218, Hervorhebung von U.W.) – Ein ähnliches Argument nennt auch Moo, obwohl er selbst 
nicht dem Ansatz der Diskontinuität folgt. Vgl. Jonathan A. Moo: Biblische Grundlegung der Fürsorge für 

die Schöpfung; in: Biblisch erneuerte Theologie. Jahrbuch für Theologische Studien (BeTh), Band 7 
(2023),27. 

100 Christen „werden im Sinne des Neuen Testaments vielmehr an ihrem Teil beitragen, das Schöp-
fungsgeschehen Gottes inmitten der Unausweichlichkeit zugefügter und erlittener Lebensschädigung für 

alle präsent zu halten und einer Vernichtung der Schöpfungswelt durch den Menschen entgegenzuwir-
ken, solange Gott dieser Schöpfungswelt Frist gibt.“ (Ebd. 224.) 

101 „… das Schöpfungsgeschehen auch trotz seiner Pervertierung durch den Menschen erlebbar zu hal-
ten, ist schon im Alten Testament […], nicht weniger aber im Sinne des Neuen Testaments eine Dimension 
sozialen Handelns! Bewahrung der natürlichen Welt und Umwelt als Handlungsziel des Glaubens ist also 
Nächstenliebe in einer auf die Erfahrung Gottes des Schöpfers bezogenen Gestalt die in allen dafür rele-
vanten Handlungen des Glaubenden diakonisch zur Geltung zu bringen ist.“ (Ebd. 223f.) 

102 Ebd. 223. 
103 So der Gedanke ebd. 223. 
104 Siehe Anm. 1 und 2. 
105 Steck, a.a.O., 221. 
106 Heinrich Christian Rust, Zuhause in der Schöpfungsgemeinschaft. Dimensionen einer ökologischen 

Spiritualität, Cuxhaven 2021, 67f. 
107 Ebd. 68. 
108 Jonathan A. Moo: Biblische Grundlegung der Fürsorge für die Schöpfung; in: Biblisch erneuerte 

Theologie. Jahrbuch für Theologische Studien (BeTh), Band 7 (2023), 25-34. 
109 Ebd. 26. 
110 Ebd. 26f. 
111 Ebd. 28. 



 

 
Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 
112 Flankierend könnte man argumentieren: Nach dem Wortlaut von Mt 24,39 vernichtete die Flut „alle“ 

(aber eben nicht „alles“). 
113 Ebd. 29. 
114 So auch John Marc Comer in: Ruhe. Arbeit. Ewigkeit. Der göttliche Rhythmus von Ruhe und Arbeit 

für dein Leben, Holzgerlingen 2. Aufl. 2023, 225. 
115 Moo, a.a.O. 30; dort auch die vor dem Zitat wiedergegebenen Gedanken. 
116 Ebd. 
117 Diese Auffassung vertritt auch John Marc Comer in: Ruhe. Arbeit. Ewigkeit. Der göttliche Rhythmus 

von Ruhe und Arbeit für dein Leben, Holzgerlingen 2. Aufl. 2023, 234-238. Er stützt sich dabei u.a. auf 
Äußerungen von Miroslsav Volf und N. T. Wright. Was im Feuer des Gerichtes verschwinden wird, ist 
nicht die Gesamtheit von „Himmel und Erde“, sondern nur das Böse auf ihr (a.a.O. 235). 

118 Comer (a.a.O. 236) geht genau diesen Schritt: Er räumt ein, dass sich die Passage über das Feuer in 

1. Korinther 3 auf den „Aufbau des Volkes Gottes“ bezieht, meint dann aber, man könne ihn „auf jegliche 
Art von Arbeit übertragen“. Das ist ein m. E. zu großer exegetischer Sprung. 

119 Adolf Pohl, Die Offenbarung des Johannes, Wuppertaler Studienbibel, Wuppertal 1969/1971; 549. 
120 Julius Steinberg, Einander Raum zum Leben geben: Schöpfungstheologie im Buch Genesis und 

christliche Weltverantwortung; in: Biblisch erneuerte Theologie. Jahrbuch für Theologische Studien 
(BeTh), Band 7 (2023), 61f. Dort auch die folgenden Zitate. 

121 Vgl. Ulrich Wendel (Hrsg.), Die Orientierungsbibel. Übersicht gewinnen – Zusammenhänge verste-
hen. Holzgerlingen, 2. Erweiterte Aufl. 2022, 1887-1888. 

122 Moo, a.a.O. 30. 
123 So Comer, a.a.O. 217-219. 
124 So deutet Jörg Barthel: „Das großartige Bild der neuen Schöpfung, das hier entworfen wird, ist noch 

nicht das Bild einer Welt ohne Tod und Tränen, wie es die Johannesoffenbarung malt (Offenbarung 21–
22). Noch ist das irdische Jerusalem als jubelnde Stadt Zentrum der neuen Welt, noch arbeiten, sterben 
und beten (!) die Menschen. Aber sie arbeiten nicht mehr für fremde Herren, sie sterben nicht vor der 
Zeit, und ihre Gebete gehen nicht ins Leere. Selbst zwischen Mensch und Tier und in der Tierwelt herrscht 
Frieden. Der neue Himmel, von dem der Prophet spricht, ist ein Himmel, der nach Erde riecht.“ (Jörg 
Barthel, „Richtet eure Augen nach oben!“, Faszination Bibel Sonderheft 2024, 50. 

125 Für mich persönlich ist die exegetische Brücke zwischen alter und neuer Schöpfung, die die Vertre-
ter des Kontinuitäts-Modells bauen, nach meinem jetzigen Stand noch nicht belastbar genug. 

126 Nach Comer (a.a.O. 225) „bedeutet ‚Himmel‘ hier nicht die Wohnung Gottes, sondern einfach das 
Himmelszelt oder das Universum.“ Comer verweis auf die Schöpfung des Himmels und der Erde in 1Mo 
1,1. Doch bleiben hier noch viele Fragen offen. Beide ntl. Schriften, die vom Vergehen des Himmels spre-
chen, das Matthäusevangelium und der 2. Petrusbrief, verwenden den Begriff „Himmel“ auch für den 
Raum Gottes (2Petr 1,18; vgl. auch 1Petr 1,4.12; 3,22), das Matthäusevangelium sogar sehr akzentuiert 

durch die Rede vom Himmelreich. 
127 Vgl. Michael Bendorf, Wo Gott wohnt. Von der Hoffnung für die Schöpfung, 231-233 und das ab-

schließende, zustimmend aufgenommene Zitat von G. Keller auf S. 233. 
128 Ps 72,5.7.17 (Zürcher Bibel); Jer 31,35-37; 33,20-22.25-26. 
129 Vgl. Martin Holland, Der Prophet Hosea. Wuppertaler Studienbibel, Wuppertal 1980, 60. 
130 Vgl. z. B. https://de.wikipedia.org/wiki/Aaskr%C3%A4he#Intelligenz. 
131 Siehe z. B. https://www.youtube.com/watch?v=MmD3ysLBuRE;  

https://www.youtube.com/watch?v=V8mwLO3sYf4.  
132 Vgl. Hartmut Warm in „Die Signatur der Sphären“,  
https://www.youtube.com/watch?v=Kb4nBRnn8UM.  
133  Vgl. https://www.deutschlandfunk.de/der-klang-der-atome-eine-us-physikerin-macht-den-

100.html (auch ab 2:22; 3:35); https://www.scinexx.de/news/technik/das-periodensystem-zum-hoeren/; 

https://www.stuttgarter-zeitung.de/inhalt.kolumne-fragen-sie-dr-ludwig-wie-musikalisch-sind-eigent-
lich-atome.24de9760-5fd0-4d47-8a1e-1421bb2ffd23.html;   
https://www.fr.de/wissen/gesang-atome-11358226.html. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Aaskr%C3%A4he#Intelligenz
https://www.youtube.com/watch?v=MmD3ysLBuRE
https://www.youtube.com/watch?v=V8mwLO3sYf4
https://www.youtube.com/watch?v=Kb4nBRnn8UM
https://www.deutschlandfunk.de/der-klang-der-atome-eine-us-physikerin-macht-den-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/der-klang-der-atome-eine-us-physikerin-macht-den-100.html
https://www.scinexx.de/news/technik/das-periodensystem-zum-hoeren/
https://www.stuttgarter-zeitung.de/inhalt.kolumne-fragen-sie-dr-ludwig-wie-musikalisch-sind-eigentlich-atome.24de9760-5fd0-4d47-8a1e-1421bb2ffd23.html
https://www.stuttgarter-zeitung.de/inhalt.kolumne-fragen-sie-dr-ludwig-wie-musikalisch-sind-eigentlich-atome.24de9760-5fd0-4d47-8a1e-1421bb2ffd23.html
https://www.fr.de/wissen/gesang-atome-11358226.html


 

 
Uns anvertraut: die Erde. Reader Schöpfungstheologie  

 
134  Vgl. https://www.prosieben.de/serien/galileo/news/merkur-planet-gesang-chorwellen-

entdeckung-324009; https://www.sueddeutsche.de/wissen/asteroiden-der-gesang-der-sterne-1.620896. 

https://www.prosieben.de/serien/galileo/news/merkur-planet-gesang-chorwellen-entdeckung-324009
https://www.prosieben.de/serien/galileo/news/merkur-planet-gesang-chorwellen-entdeckung-324009
https://www.sueddeutsche.de/wissen/asteroiden-der-gesang-der-sterne-1.620896

